Mai 2006

LA LEGITIMITE N’EXISTE PAS

Eléments pour une théorie des institutions

Frédéric Lordon
(CNRS, BETA)

RR Working Paper série | 2006-1
www.theorie-regulation.org
Association Recherche & Régulation
c/o LEPII-CNRS
Université Pierre Mendés France
1241, rue des Résidences
BP 47 - 38040 Grenoble Cedex 9



LA LEGITIMITE N’EXISTE PAS

Eléments pour une théorie des institutions

Frédéric LORDON"
Mai 2006

Avec un enthousiasme trés comparable a celui qui fit jadis la fortune des
« structures », les sciences sociales d’aujourd’hui sont tombées amoureuses des
« institutions ». Nul ne sait dire exactement quel en est le concept — la définition satisfaisante
de I’institution demeure introuvable — mais tous sont certains de savoir les reconnaitre in situ.
Chacun voit I’institution a sa porte, depuis la coordination routi¢re par le feu rouge jusqu’a la
Sécurité sociale, et ’accumulation des cas ne laisse a la notion que la forme la plus faible de
définition : par extension. Il n’importe, tout le monde est institutionnaliste, et jusqu’aux plus
improbables : la théorie économique néoclassique se déclare convaincue a son tour, elle qui
n’a longtemps voulu considérer que les seules interactions bilatérales des agents — bien siir
elle voit les institutions a sa facon, c’est-a-dire pour 1’essentiel comme des agencements de
contrats optimaux, nul ne devrait en étre surpris... Si ’on met a part cette particularité des
économistes standard, il est permis de voir dans I’éviction du concept de « structure » par
celui d’« institution » le condensé de toute une conjoncture intellectuelle. Les structures
¢taient la négation de I’homme, on ne le leur a pas pardonné. Inhabitées ou presque, puisque
les acteurs, dégradés au rang d’occupants indifférents de places qui leur préexistaient, en
devenaient négligeables, efficientes par elles-mémes, les structures ont commis la faute de
golt de rendre les sujets dispensables. Le « structuralisme » s’est donc rendu coupable d’un
crime de lése-majesté a grande échelle puisque la majesté 1€sée est celle du moi souverain, la
plus répandue, la mieux partagée, y compris des intellectuels — il est apparu que 1’homo
academicus n’était pas moins enclin que la moyenne a voir mises en question ses prérogatives
d’individu. Contre la structure presque minérale, I’institution reprend chair humaine. On y
voit des acteurs s’adonner a leurs pratiques, elle est une part de ce monde qu’ils investissent
de leurs significations, le sens est au principe de leurs actions, et en définitive ce sont bien ces

derniéres qui donnent a 1’histoire son moteur.

" CNRS, Bureau d’économie théorique et appliquée, Strasbourg, frederic.lordon@cegetel.net, site personnel :
http://frederic.lordon.perso.cegetel.net/




Il est bien str dérisoire de prétendre embrasser d’un tel raccourci le changement
tectonique qui a affecté la vie intellectuelle a la fin des années soixante-dix, et sous le régime
duquel nous vivons toujours. Et il serait, plus encore, malhonnéte de vouloir réduire
I’effacement du structuralisme a un mouvement d’humeur d’esprits académiques regimbant
contre 1’offense faite au moi — ou le leur aurait été blessé. Il n’est pourtant pas inexact de
soutenir que les « structures » ont été renversées par une révolte humaniste — ou, comme
souvent dans les révoltes, se sont mélés les mobiles les plus hétéroclites et les plus
diversement présentables. Et il n’est pas moins fondé de voir dans 1’« institution » le concept
substitutif le plus adéquat a une entreprise de restauration théorique de I’individu-acteur et de
ses corrélats : le sens et les valeurs. Aussi n’y a-t-il pas lieu d’étre spécialement surpris de ce
que le concept de « légitimité » soit devenu a son tour I’un des mots de passe théoriques de
I’époque. Les «jugements de légitimité » ne concentrent-ils pas les propriétés les plus
caractéristiques de la nouvelle configuration intellectuelle : il y a des individus, consciences
capables de délibération et de jugement, le monde comme leurs propres pratiques sont soumis
a leur activité réfléchissante, une ou des conceptions du bien déterminent le sens donné aux
événements et a D’action. Si la « légitimité » est ainsi devenue le concept-compagnon de
I’« institution », c’est parce qu’elle est réputée en donner les conditions de viabilité — parfois
méme d’efficience. La « bonne » institution est 1’institution légitime. Elle est bonne parce que
le Iégitime est fondamentalement de I’ordre de I’accord. Or I’accord n’est pas seulement
désirable pour I’harmonie — préférable au conflit — qu’il fait régner, il a également
d’excellentes propriétés de coordination et de mobilisation par I’adhésion. Dans cette nouvelle
configuration humaniste-théorique, on a enfin retrouvé les individus consciences
réfléchissantes, et surtout la nature véritable du monde dans lequel ils vivent : ¢’est un monde
moral. Le l1égitime est I’expression d’un bien commun et la 1é€gitimité le premier des réquisits
auxquels doivent satisfaire les institutions des hommes.

Est-il possible de simultanément tenir les « institutions » pour des objets du plus haut
intérét et pourtant ne pas vouloir du cadre intellectuel par lequel elles ont conquis 1’éminente
position qui est la leur dans le champ problématique des sciences sociales ? Peut-on penser les
institutions indépendamment de 1’« acteur », dans le bagage duquel elles sont arrivées ? Est-il
envisageable de se faire une idée démoralisée du monde institutionnel et, la « 1égitimité » se
trouvant par conséquent la premiere victime d’une telle opération, selon quels autres termes
penser le maintien ou bien la crise des institutions ? Commencer d’accomplir ce programme
suppose a 1I’évidence de se trouver une base de départ refaite a neuf. Pour si curieux que cela

puisse d’abord sembler, la philosophie de Spinoza en offre précisément le moyen. On pourra



certes trouver étrange de convoquer un philosophe classique a I’appui d’un projet de science
sociale contemporaine. Mais cette ceuvre est d’une époque ou la philosophie n’avait pas
encore ¢té chassée du domaine des positivités par la science... et elle en a gardé intacts
quelques solides acquis. Et puis retourner a la pensée d’un philosophe n’est-il pas nécessaire
s’il s’agit de se défaire d’'un humanisme théorique dont on sait combien les racines vont
profond ? Or, on ne saurait trouver dans cette entreprise soutien plus efficace que la pensée
spinoziste, réfractaire a 1’idée humaniste de ’homme, qu’il inquicte au point d’avoir souvent
mérité la quarantaine. Spinoza parle de I’homme et de I’action en des termes parfaitement
étrangers aux habituelles coordonnées du « sujet ». Et cette vision anti-humaniste (théorique)
de I’homme, il la projette dans le champ politique des institutions. De celles-ci jamais il ne dit
qu’elles sont légitimes ou pas. Et pourtant nul n’est plus préoccupé que lui par la question de
leur persistance ou de leur ruine. Aussi sa pensée se meut-elle dans un espace paradoxal qui,
bien qu’accueillant les institutions et leur histoire, a été¢ déserté par le sujet et ses jugements de

1égitimité.

L’action sans acteur : conatus et affects

Le structuralisme n’était pas sans défaut, et les sciences sociales de 1’acteur ont su en
exploiter trés intelligemment les failles. Si ’abandon du sujet a fait partie des haines plus ou
moins avouables qu’il était voué a s’attirer, dans la confrontation ouverte c’est surtout
I’histoire qui lui a manqué. Il est vrai que, d’emblée, 1’éternité des structures n’était pas
propice au mouvement... Comment « produire » de I’histoire avec des structures « toujours
déja la » — et 1a pour un moment encore... — du langage, de la parenté ou de I’inconscient ?...
L’habileté des sciences sociales humanistes consiste a avoir connecté le motif de la critique
avec celui de la détestation : si le structuralisme est incapable de dynamique, c’est parce qu’il
a oublié les sujets. Le point de vue stratosphérique des structures ne donnera pas I’intelligence
de la transformation car celle-ci est affaire de pratiques et d’action. L’argument humaniste-
théorique fait donc subtilement revenir I’acteur dans le sillage du changement. Les forces
motrices de I’histoire sont humaines en derniére analyse puisque « ce sont les hommes qui
font leur histoire ». Perdu de vue les hommes, la pensée du mouvement n’est plus possible.
Ramené a sa plus simple expression le syllogisme humaniste-théorique énonce donc que s’il y
a du changement c’est qu’il y a de I’action, et s’il y a de I’action c’est qu’il y a des acteurs...

La conclusion s’ensuit logiquement et il est difficile en apparence de ne pas y souscrire.



Congédiant le structuralisme au motif de son incapacité dynamique, les sciences
sociales de I’acteur en ont pourtant aussi abandonné ce qu’il avait de meilleur. Le soupgon —
dont on a fait une étiquette infAmante — porté sur les évidences premieres de la conscience et
le sentiment du moi le plus immédiat, ne manifestait qu’une exigence ¢lémentaire de déprise
d’avec les appréhensions communes, ou le discours particulier de la science (ou de la
philosophie, peu importe) trouve normalement sa principale justification. On sait gré a
I’astronomie de nous informer que, contrairement aux apparences, la terre n’est pas plate,
mais beaucoup moins aux sciences sociales critiques (ce qui devrait étre un pléonasme) de
nous dire que nous ne sommes pas exactement tels que nous croyons étre. Or on ne peut
qu’étre surpris du degré auquel les sciences sociales humanistes valident a nouveau la
représentation spontanée que les individus se font de leur condition d’homme : ils sont des
sujets dotés de D’intériorit¢é d’une conscience morale, sans doute contraints ils jouissent
néanmoins d’une liberté de délibération et de décision, leur esprit commande dans la clarté
I’action a leur corps, ils sont les auteurs de leurs actes et, le cas échéant, en répondront. Tout
ce qu’un individu pourrait dire spontanément de lui-méme, I’humanisme théorique y adhére et
le ratifie en lui donnant forme savante.

Or, des deux prémisses du syllogisme humaniste-théorique, seule la premicre est
vraiment convaincante. La genése, la vie et la mort des institutions fonctionnent en effet a
I’action. C’est bien ce qui a manqué au structuralisme, et il y a perdu la dynamique historique.
Mais dire qu’il y a de I’action n’implique pas nécessairement, contre 1’évidence apparente,
qu’il y ait des acteurs — pour autant qu’on donne a I’idée d’acteur une définition exigeante a
minima : I’'unité d’un moi, la souveraineté d’une conscience décrétante, la pleine paternité de
ses actes. C’est I’immense avantage de 1’onto-anthropologie spinoziste que de proposer une
théorie de I’action individuée mais non-subjectiviste. L’homme n’y est pas « acteur », il n’est
pas esprit commandant souverainement a un corps. L’homme est conatus. Effort que déploie
« chaque chose [pour] persévérer dans son étre » (E, 1II, 6)', le conatus est un élan de
puissance. On pourrait revenir, et en toute rigueur il le faudrait, sur les fondements de
I’ontologie particuliére — une ontologie de [’activité — d’ou se déduit le conatus comme
« essence actuelle de chaque chose » (E, 1II, 7). Mais ce qui se présente comme une
proposition déduite (E, 111, 6), nécessitant d’ailleurs d’avoir cheminé assez longuement dans
I’enchainement démonstratif de I’ Ethique, peut aussi bien étre considéré comme un postulat

pour une science sociale spinoziste, et méme comme son point de départ caractéristique. Le

' Soit : Ethique, Partie I1I, Proposition 6. I1 est fait référence ici a la traduction de Robert Misrahi.



choix est certes laissé de se souvenir que le conatus découle de la puissance infinie de la
nature naturante, puissance infinie de causer, de produire des effets, d’enchainer les causes et
les effets. Le déterminisme universel de la causation est d’une certaine maniere 1’autre nom de
cette productivité infinie de la nature qui forme des choses, lesquelles a leur tour deviennent
des foyers de productivité, des producteurs locaux d’effets, des sortes de « délégataires » de la
puissance infinie de la nature, dont Deleuze rappelle plus précisément, qu’ils /’expriment” —
« Tout ce qui existe exprime la nature de Dieu, autrement dit son essence, d’une fagon
certaine et déterminee » (E, I, 36, dem.). Les choses étant donc des modes, des fagons
(modus) certaines et déterminées, d’exprimer ’activité productive infinie de la Nature-Dieu,
elles en « héritent », mais évidemment en proportions finies, du caractére de puissance
absolument positive et persévérante, c’est-a-dire de mouvement intrinseque de produire des
effets, voué toutefois a prendre la forme d’un « effort » dés lors que d’autres puissances finies
peuvent venir les contrecarrer.

Tout ceci n’intéresse pas nécessairement une science sociale qui pourrait se contenter
de retenir le conatus au titre d’hypothése, comme moteur fondamental de toute activité¢ de
mode fini, et donc, en particulier, de toute action humaine. Le conatus est un élan de
puissance. Chaque mode est productif a la hauteur de sa puissance d’agir, c’est-a-dire de son
pouvoir de produire des effets. Ainsi par le fait expressif des modes, il y a des individuations
de la puissance, le monde est peuplé d’individus qui s’activent puissamment — quoiqu’a des
degrés divers. On saisit sans doute déja tout ce que cette ontologie de la puissance et de
I’activité, transposée en théorie de 1’action individuée, peut avoir d’utile & une pensée du
changement, des lors qu’en son concept fondamental — le conatus —, et en tous ses corrélats —
puissance, effort, ¢lan, momentum —, elle se présente immédiatement comme une dynamique
— on pourrait méme dire : comme une énergétique.

Mais le conatus, effort générique de la « persévérance dans I’étre », ne dit encore rien
en lui-méme de ce qui le détermine a diriger son élan par ici ou par 1, a faire concrétement
ceci ou bien cela. Or, ce qui donne au conatus ses orientations déterminées, dit Spinoza, ce
sont les affects. Mais que faut-il entendre au juste par affects ? « J'entends par affect les
affections du corps par lesquelles sa puissance d’agir est accrue ou réduite, secondée ou
réprimée, et en méme temps que ces affections leurs idées » (E, 111, Def. III). Les affects sont
donc des variations, ou des modifications de puissance. Par une approximation raisonnable,

on pourrait distinguer affections et affects de la manicre suivante : une affection c’est (le plus

? Gilles Deleuze (1968), Spinoza et le probléme de [’expression, Editions de Minuit.



souvent) une rencontre — la définition le suggeére d’une certaine maniére qui pense les affects a
partir des affections du corps ; un affect, c’est & la fois la trace (le plus souvent) mentale’
produite par cette affection et la modification de puissance qui en est corrélative. Les choses
peuvent étre dites encore plus simplement : qu’est ce qui m’arrive ? des affections ; qu’est ce
que ca me fait ? des affects. Or, « ce que ¢a me fait » tourne autour de trois affects que
Spinoza qualifie de « primitifs » : joie, tristesse, désir (E, IIL, 11, scolie)*. Joie et tristesse sont
des variations respectivement a la hausse ou a la baisse de ma puissance d’agir. Mais le
conatus réagit immédiatement a ces modifications, car « nous nous efforcons de promouvoir
[’avénement de tout ce dont nous imaginons que cela conduit a la joie, mais nous nous
efforcons d’éloigner tout ce qui s’y oppose, c’est-a-dire tout ce dont nous imaginons que cela
conduit a la tristesse » (E, 111, 28). Cette proposition est particulierement importante, et a un
double titre.

D’abord elle fait immédiatement voir I’un des caractéres du spinozisme, qui est d’étre
un utilitarisme de la puissance. Le conatus a ses gradients : il s’efforce pour remonter les
lignes de puissance. Ainsi les affects induisent des mouvements. Apres les affections qui
indiquent ce qui m’arrive, et les affects qui indiquent ce que ¢a me fait, nous allons bientot
savoir « ce qui s’ensuit » : il s’ensuit des désirs et des efforts — de poursuivre les sources de
joie et de repousser les causes de tristesse. L’action est donc induite par les affects. Mais
quelles directions précises va-t-elle emprunter ? (E, III, 28) donne un premier ¢lément de
réponse : nous poursuivons (ou repoussons) tout ce dont nous imaginons que cela conduit a la
joie (ou a la tristesse). Or, ’activité imaginative, par laquelle vont se former les idées de
choses désirables, demeure elle-méme au voisinage des affects éprouvés : « Chacun, d’apres
ses propres affects, juge qu une chose est bonne ou mauvaise, utile ou inutile »* (E, 111, 39,
scolie). Il n’y a donc aucune autonomie de la vie mentale. Les idées qui rendent conscients
nos objets de désirs, et a partir desquelles se forment nos principes de valorisation, sont
enticrement dans 1’orbite de notre vie affective. « En ce qui concerne le bien et le mal, ces
termes n’indiquent rien de positif dans les choses considérées en elles-mémes » (E, 1V,
Préface) ; « la connaissance du bien et du mal n’est rien d’autre qu’un affect de joie ou de
tristesse, en tant que nous en sommes conscients [...] Nous appelons bien ou mal ce qui est
favorable ou opposée a la conservation de notre étre » (E, IV, 8). Les affects sont donc

immédiatement critiques — mais en un sens trés peu kantien... Et la subversion spinoziste de

11y a en effet des affects de toutes sortes : physiques, psychiques et physico-psychiques. Voir Chantal Jaquet
(2004), L 'unite du corps et de [’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Quadrige, PUF.

4 Affects primitifs dont tous les autres affects se déduiront par spécification et combinaison.

> C’est moi qui souligne.



la morale est consommée en (E, III, 9, scolie) : « nous ne nous efforcons pas vers quelque
objet, nous ne le voulons, ne le poursuivons, ni ne le désirons pas parce que nous jugeons
qu’il est un bien,mais au contraire nous ne jugeons qu’'un objet est un bien que parce que
nous nous efforgcons vers lui, parce que nous le voulons, le poursuivons et le désirons ».
Grande inversion du lien entre valeur et désir puisque, loin que ce soit la valeur, posée ex
ante, qui détermine le désir, c’est au contraire le désir, par ses projections et ses
investissements, qui est I’instituteur de la valeur.

Il reste tout de méme a savoir comment nous sommes affectés, et ce qui détermine
telle affection a produire en nous tel affect plutot que tel autre. Les affections sont affectantes
au travers du filtre de ce que Spinoza nomme 1’ingenium. L’ ingenium est en quelque sorte ma
constitution affective, I’ensemble de mes manieres d’étre affecté. Spinoza en donne une
illustration trés simple dans la préface de (E, IV): «la musique est bonne pour le
mélancolique, mauvaise pour le malheureux, mais pour le sourd, elle n’est ni bonne ni
mauvaise »... Le pouvoir d’étre affecté du sourd ne s’étend pas jusqu’aux affections sonores ;
quant aux deux autres, elles les affectent certes, mais trés différemment. Et telle est bien
I’idée : les affections sont réfractées par ma constitution affective. Il y a donc autant de fagons
d’étre affecté, et par suite de juger, qu’il y a d’ingenia : « Des hommes différents peuvent étre
affectés de difféerentes manieres par un seul et méme objet, et un seul et méme homme peut
étre affecté par un seul et méme objet de manieres différentes en des moments différents » (E,
III, 51). Ce qui est une fagon de souligner que ’ingenium n’est pas donné une fois pour
toutes, mais se constitue dynamiquement et se transforme sans cesse au fil des affections
rencontrées et des affects éprouvés — Spinoza, sociologue avant 1I’heure, n’omet pas de
mentionner 1’importance qu’y prend la prime éducation (E, III, Def. des affects XXVII, expl.).
C’est d’ailleurs pourquoi, rencontrant en moyenne des affections semblables quand leurs
conditions matérielles d’existence sont semblables, les ingenia se laissent regrouper en classes
d’équivalence, caractérisées par des manieres semblables de sentir et de juger, sans toutefois
que ces regroupements n’excluent une certaine variété interne puisque, pour étre proches, les
trajectoires biographiques qu’ils rassemblent, et le long desquelles se sont formés les ingenia,
demeurent toujours singuliéres’.

Evolutif et en quelque sorte auto-alimenté par son propre travail de traitement de

I’expérience, 1’ingenium se présente synchroniquement comme un complexe : il rassemble

% On pourra d’ailleurs voir 1a une maniére de lever 1’objection souvent opposée a la sociologie de I’habitus qu’on
répute incapable de comprendre par quels mécanismes peuvent diverger des trajectoires sociales tirées a partir de
conditions initiales identiques (au sein d’une méme famille par exemple).



des affectabilités nombreuses ; une seule et méme affection peut provoquer en lui des
résonances multiples. Ainsi, par exemple, 1’affection d’une réforme fiscale peut affecter
joyeusement un méme individu comme contribuable, mais aussi tristement s’il a contracté une
manicre de juger politiquement « a gauche » qui lui fait regretter le retrait de I’Etat social, de
la solidarité redistributive, etc. De quel c6té son ame penchera-t-elle in fine ? La réponse est :
du coté des affects les plus puissants. Ici apparait 1’un des aspects les plus centraux du
spinozisme, a savoir d’étre un quantitativisme universel de la puissance’. La vie psychique,
comme toutes choses dans 'univers, est régie par le principe de mesure des forces : des
choses s’affrontent, les plus puissantes 1I’emporteront. La grande originalit¢ de Spinoza
consiste a avoir fait entrer ce principe, qu’on entend assez bien pour les affrontements de
choses extérieures, dans 1’« intériorité » de la vie psychique : « Un affect ne peut étre réprimé
ni supprimé si ce n’est par un affect contraire et plus fort que l’affect a réprimer » (E, IV, 7).
Sous ce principe général, les propositions 9 a 18 de (E, IV) développent ces lois de puissance
qui déterminent 1’issue des conflits d’affects — selon que la cause des affects est imaginée
présente ou absente, proche ou lointaine dans le temps, nécessaire ou contingente, etc.

Pour si sommaire qu’il soit, quels traits singuliers ce portrait de ’homme-conatus fait-
il déja apparaitre ? On ne lui voit aucun des caractéres qui font le sujet classique ou ’acteur
des sciences sociales individualistes (ou interactionnistes). Ici aucune conscience unitaire,
réfléchissant et décidant souverainement de I’action. L’homme est un élan de puissance mais
originellement intransitif et sous-déterminé. Or toutes ses déterminations complémentaires lui
viennent du dehors. Il n’est pour rien dans les affections qui lui arrivent et tout ce qui s’en suit
se produit sur un mode quasi-automatique : loin d’étre I’instance de commandement qu’on
imagine souvent, la psyché n’est qu’un lieu sur lequel s’affrontent les affects déterminés par
le travail de [’ingenium, tel qu’il est lui-méme le produit hétéronome d’une trajectoire
biographique. Les balances affectives qui en résultent déterminent a leur tour des efforts vers
les sources imaginées de joie et loin des causes imaginées de tristesse. Toutes ces idées ont été
formées, non par quelque cogito, mais dans le sillage méme des affects antérieurement
éprouvés par lesquels se sont constituées des maniéres de sentir et de juger. L’homme est un
automate affectif et conatif, les orientations que prendra son ¢élan de puissance sont
déterminées par des forces qui sont toutes hors de lui. Il en suit, sans méme s’en rendre
compte, les directions, et pourtant rien de tout cela ne 1I’empéche de nourrir, par des

mécanismes cognitifs que Spinoza n’omet pas de détailler, ’idée de son libre-arbitre ou bien

" Voir Charles Ramond (1995), Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza, Philosophie d’aujourd’hui,
PUF.



10

celle que son esprit commande a son corps ! C’est dire le régime de conscience tronquée et de
connaissance mutilée ou il se tient d’abord : « les hommes se trompent quand ils se croient
libres ; car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont conscients de leurs actes mais
ignorants des causes qui les déterminent » (E, 11, 35, scolie)g.

Il faudrait dire encore beaucoup, et ¢’est pourtant déja assez pour voir ce qu’il reste du
« sujet » dans un corpus qui offre indiscutablement une théorie de I’action individuée, dont il
est assez aisé de pressentir les propriétés dynamiques — le conatus n’est-il pas immédiatement

puissance et mouvement ? Ce qu’il y reste du « sujet » ? Rien ou presque.

2. Les renoncements de la vie sous les rapports institutionnels

Si le couple conceptuel conatus-affect donne sa base a une théorie anti-subjectiviste de
I’action individuée, c’est pourtant dans I’ordre des faits collectifs qu’il exprime vraiment
toutes ses possibilités. De fait, aprés I’ Ethique, et comme son prolongement logique, Spinoza
écrit le Traité politique. Le Traité politique (TP) est la mise en ceuvre dans 1’espace des
institutions des lois de la vie affective dégagées dans 1’ Ethique. Et en effet, il est maintenant
possible de répondre a des questions du type suivant : soit une affection collective — dans une
entreprise, dans une communauté quelconque, dans le corps social tout entier... —, « qu’est ce
que ca fait aux gens ? », « comment ¢a les met en mouvement ? » Mais ce sont la des
questions politiques par excellence ! Aussi attraper le probléme institutionnel de cette facon
est-il un moyen de suggérer qu’a la maniére dont le 7P procéde a propos des institutions
politiques, comprendre une institution en genéral, c’est comprendre comment se noue, se
reproduit, et éventuellement se défait le rapport de I'institution a ses constituents — si 1’on
veut bien accepter provisoirement cet anglicisme pour désigner I’ensemble de ceux que la
construction institutionnelle affecte. Mais que signifie comprendre ce rapport — et bien slr sa
dynamique également — sinon, considérant ces constituents, poser une fois de plus la question
de savoir ce que « ¢a leur fait » d’étre pris dans cet arrangement institutionnel ? Telle est bien
la problématisation qui permet de voir dans le 7P un véritable paradigme institutionnaliste.
Non pas, encore une fois, que toute institution puisse étre brutalement déclarée isomorphe a
I’Etat et doive étre pensée selon le type de I’Etat. Mais parce que, au-dela du cas d’espéce de

I’Etat, le TP pose en toute généralité la question des affections et des affects institutionnels.

¥ Pour une présentation plus substantielle du caractére anti-humaniste théorique, mais aussi structuraliste, du
spinozisme, je me permets de renvoyer a Frédéric Lordon (2003-a), « Conatus et institutions », L 'Année de la
Régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po, et (2003-b), « Revenir a Spinoza dans la conjoncture intellectuelle
présente », id.



11

C’est pourquoi il est possible d’y trouver un certain nombre de mécanismes fondamentaux
qu’on peut tenir pour une grammaire des rapports institutionnels... et par conséquent
redéployer sur les cas d’institution les plus variés. On peut méme dire plus précisément ce qui
fonde la généralité¢ de cette grammaire et la possibilité de ce redéploiement. C’est qu’il y va
fondamentalement dans le fait d’entrer dans un rapport institutionnel quelconque comme
d’entrer dans 1’état civil : dans tous les cas il s’agit de renoncer a vivre ex suo ingenio — selon
sa complexion — ou, comme dit ailleurs Spinoza, de renoncer a vivre sui juris — selon « son
droit ». Mais quelle est exactement la nature de ce « droit » auquel je renonce en entrant dans
le rapport institutionnel, et quelles sont les forces qui me tiennent a ce renoncement — et par la
soutiennent le rapport ?

Ce droit auquel je renonce, c’est mon « droit naturel » dit Spinoza. Or on se doute que
I’anti-humanisme théorique spinoziste est peu susceptible de déboucher sur un prolongement
juridique qui prendrait la forme des « droits de I’homme »... De fait, le droit naturel selon
Spinoza, proche en cela de celui de Hobbes, est parfaitement étranger a la pensée du
jusnaturalisme. Le droit naturel n’est pas autre chose que 1I’expression brute du conatus. Mon
droit, c¢’est moi. C’est le droit de faire tout ce que j’estime requis par les nécessités de ma
persévérance : « le droit naturel des hommes doit étre défini non par la raison mais par tout
appetit qui les détermine a agir et par lequel ils s’efforcent de se conserver » (TP, 11, 5).
Ainsi, « le droit de nature n’interdit rien sinon ce que nul n’a le désir ou le pouvoir de faire »
(TP, II, 8). Par conséquent, « le droit naturel de chaque individu s’étend jusqu’ou va sa
puissance » (TP, 1, 4). 11 suffit de ces quelques indications pour faire comprendre que ce droit
naturel, aux antipodes d’un concept juridique, est en fait un concept fondamentalement
anthropologique. On voit d’ailleurs aisément combien il est le dual méme du conatus, dont la
nature est d’étre un égocentrisme radical, un intéressement forcené a soi — I’intéressement
fondamental de la persévérance dans I’étre’ —, et une revendication spontanée et illimitée des
choses : « parce que c’est moi », telle est la justification premicre et derniére du conatus. Le
conatus a I’état brut est un vouloir pour soi sans aucun principe de réfrénement ni de
modération. Le droit naturel n’est alors rien d’autre que sa capacité effective de satisfaire ses
revendications dans un milieu ou d’autres peuvent les lui contester : il est la positive et brutale
mesure des puissances.

Or ce droit naturel qui « n’est contraire ni aux luttes, ni aux haines, ni a la colere, ni a

la tromperie, ni a absolument rien de ce que [’appétit conseille » (TP, 11, 8), ce droit naturel

? Frédéric Lordon (2006-b), « Le don tel qu’il est, et non tel qu’on voudrait qu’il fit », Revue du MAUSS, juin,
La Découverte.



12

dont on pressent combien il hypothéque la possibilité de la coexistence pacifique, est
précisément ce a quoi il faut renoncer en entrant dans 1’état civil, et plus généralement dans
les rapports institutionnels. Manifestant ainsi la portée civilisationnelle des institutions,
quelles qu’elles soient, dont on pourrait du coup dire qu’elles sont toutes constitutives de
I’état civil, en donnant a ce concept son sens le plus général, au-dela de la simple dénotation
des seules institutions politiques, ce renoncement a vivre selon sa pente est I’opération méme
de domestication des conatus nécessaire a les faire entrer dans un régime d’action collective.
Aussi la perspective de la puissance offre-t-elle une vue de 1’« institution » sensiblement
différente de celles qui y ont d’abord vu un dispositif de coordination (Revue Economique,
1989), ou bien une opération de construction sociale du sens (Searle, 2005), de donation d’une
définition partagée des choses, ou encore, dans le registre plus marxiste de la théorie de la
régulation, la « codification des rapports sociaux fondamentaux » (Boyer, 1986). Si les
constructions institutionnelles font entrer des hommes sous leurs rapports et que les hommes
sont essentiellement conatus, c’est-a-dire puissance, puissance d’ailleurs en quéte d’expansion
indéfinie, alors D’institution est en tout premier lieu un opérateur de renoncement et de
civilisation. On peut maintenant se débarrasser de 1’anglicisme constituents dont on avait usé
pour désigner provisoirement les hommes pris dans des rapports institutionnels et, poussant
jusqu’au bout la généralisation du cadre d’abord politique du 7P en un cadre plus largement
institutionnaliste, les qualifier a nouveau: ils sont les sujets de I’institution — mais
évidemment sujet-subditus et non pas sujet-subjectum, sujets assujettis, comme on est sujet du
souverain...

Il reste a savoir comment le renoncement institutionnel est produit et comment les
hommes sont faits sujets des institutions. Si le conatus est une force, seule une autre force ou
une composition de forces peut I’empécher d’aller au bout de ce qu’il peut. Tel est bien le cas
dans le rapport institutionnel auquel le conatus n’est tenu que par une configuration de
puissances et d’affects. Mais les affects sont-ils vraiment apparentés a 1’ordre de la
« puissance » et de la « force » ? Sans aucun doute : par définition, ils sont directement des
quanta ajoutés ou retirés a la puissance d’agir, ou bien des auxiliaires ou des obstacles a son
effectuation. Plus encore, ils sont également en eux-mémes des forces distinctes qui
s’affrontent dans la psyché selon la loi de mesure des puissances. S’il y a bien quelque chose
comme des puissances affectives, alors a n’en pas douter elles prennent une part décisive a la
production et a la reproduction des renoncements que les institutions imposent a leurs sujets.
Et ceci d’autant plus que ’entrée sous le rapport institutionnel est immédiatement cause d’un

affect triste — a vaincre impérativement, puisqu’en tant que tel il induit d’abord un mouvement



13

pour en repousser la cause —, un affect triste précisément li€... au renoncement a vivre selon
sa complexion. L.’abandon du plein exercice de son droit naturel est d’abord une amputation
du conatus, une restriction contrariante du domaine a priori illimité de ses effectuations de
puissance. Bien sir cet a priori d’illimitation ne résiste pas un instant a 1’analyse, non pas
seulement en raison de la finitude des aptitudes du corps humain, mais parce que le régime de
I’exercice non contraint des conatus est celui de 1’état de nature. Or la violence sans frein des
rapports et la précarité d’existence qui y régnent réduisent a rien ou presque les possibilités
réelles des droits naturels — « un homme seul s’efforcera en vain de se garder contre tous ;
alors, aussi longtemps que le droit naturel des hommes est déterminé par la puissance de
chacun pris séparément, aussi longtemps est-il nul, et plus imaginaire que réel puisqu’on n’a
aucune assurance d’en jouir » (TP, 11, 15). Mais I’homme qui ne connait que 1’état civil n’a
pas acces aux enseignements de cette expérience contrefactuelle, le plus souvent le rapport
institutionnel lui apparait donc d’abord comme une limitation du champ de ses puissances, et
cette diminution est nécessairement la cause d’un affect triste.

Il va pourtant sans dire que le rapport institutionnel est générateur d’autres affects, et
notamment d’affects joyeux. L’entrée dans 1’état civil, entendu strictement comme 1’ordre des
institutions politiques de la Cité, produit la sécurité qui « est une joie née de [’idée d’une
chose future ou passée a propos de laquelle toute incertitude est levée » (E, 111, Définition des
affects XIV). Pour autant que Spinoza se refuse dans le 7P a décrire la sortie de 1’état de
nature dans les termes fonctionnalistes du contractualisme, 1’émergence de ’Etat, dont il
reconstitue génétiquement le processus, fait voir sous sa forme pure la « transaction »
institutionnelle de fait (et non d’intention) par laquelle les sujets abandonnent le plein exercice
de leur droit naturel pour le bénéfice de la slreté et ses affects joyeux spécifiques.
Similairement, I’entrée sous ce rapport institutionnel qu’on qualifie de « salarial », dont on
sait la somme de renoncements a vivre « selon son inclination » qu’il impose, procure 1’acces
a la monnaie, et par conséquent I’affect de joie liée a la satisfaction de la persévérance
matérielle-biologique dans une économie a travail divisé, mais aussi tous ceux liés au fait que,
I’argent « devenu le condensé de tous les biens », « on n’imagine plus guére aucune espéce
de joie qui ne soit accompagnée de l’idée de [’argent comme cause » (E, IV, Appendice,
chap. XXVIII).

Si I’analyse du 7P a une portée « institutionnaliste » bien plus étendue que ne pourrait
le laisser croire son objet, c’est parce que les forces et les mécanismes affectifs qu’elle montre
a I’ceuvre sont en fait d’une généralité qui les fait retrouver dans tous les arrangements

institutionnels, et non en I’Etat seulement. Affects politiques par excellence, la crainte et



14

[’espoir, dont Spinoza montre le jeu a propos de la soumission au souverain, sont également
des affects « institutionnels »-types, et il n’est pas un rapport institutionnel qui ne les mobilise
sous une forme ou sous une autre pour tenir ses sujets a leurs renoncements conatifs. Aucun
rapport institutionnel ne saurait garantir absolument les bénéfices de son fonctionnement
attendu, et ’entrée dans I’institution demeure un pari qui met en balance des renoncements
certains et des espoirs d’avantages, c’est-a-dire des « joie(s) inconstante(s) née(s) de l'image
d’une chose future ou passée dont l’issue reste incertaine pour nous » (E, 1II, 18, scolie 2).
Inversement, la crainte, qui est « une tristesse inconstante née de l'image d’une chose
incertaine » (E, III, 18, scolie 2), affecte celui que tente la sortie du rapport institutionnel,
dont les bénéfices spécifiques seront alors perdus et ne seront éventuellement remplacables
qu’au prix d’un plus grand aléa. Mais la crainte est également celle des sanctions directes que
I’institution peut, dans certains cas, imposer a qui ne se soumet pas a ses réquisits, crainte de
I’individu exposé a une puissance plus grande que la sienne et aux dommages que celle-ci
pourrait lui infliger. Les affects de crainte, qui sont au principe de la restriction incorporée,
font faire a I’institution ses plus grandes économies de force puisque le sujet retient lui-méme
son geste en pensant a ce « qu’il lui en colterait », c’est-a-dire sans qu’il soit besoin de
mobiliser une force effective pour contrecarrer physiquement 1’élan du conatus qui voudrait
revenir sur ses renoncements. Tous les rapports institutionnels ne disposent pas de cette
ressource de dernier ressort : la force concrete. Le rapport amoureux ou amical, par exemple,
qu’on fera entrer dans la catégorie des rapports institutionnels puisqu’ils répondent au critére
du renoncement conatif — ami, ou amant, on ne fait plus exactement « ce que 1’on veut » —
n’en ont pas la possibilité. Mais le rapport de citoyenneté ou le rapport salarial — et tous ces
exemples délibérément hétérogenes sont choisis pour montrer quelle variété recouvre
potentiellement la catégorie de « rapport institutionnel » redéfinie par les abandons de droit
naturel — savent parfaitement faire connaitre a leurs sujets la présence, a plus ou moins grande
distance, de ce dernier ressort radical.

L’¢état civil est sans doute celui des deux pour lequel le recours a la force est le plus
évidemment connu de tous comme moyen d’exécution de la sanction des contraventions. Si,
dans un autre genre, la plupart des manquements du sujet salarial a ses renoncements
caractéristiques — et a ses obligations symétriques d’observance : respects de la discipline, de
la hiérarchie, des réglements intérieurs — sont contenus par les affects de crainte — ceux du
retour sur le marché du travail —, il en est d’autres, particulierement quand ils prennent la
forme de la contestation ouverte, qui s’exposent a rencontrer in fine eux aussi la confrontation

a la force physique. La encore, cette éventualité est suffisamment connue, de connaissance



15

intuitive et pratique, pour suffire normalement a décourager 1’entétement dans la rébellion.
L’employé rétrogradé ne peut pas espérer longtemps continuer d’occuper physiquement son
bureau comme I’y conduirait son conatus non-contraint : on 1’en délogera manu militari, et
cette dernic¢re clause dit assez en elle-méme la nature des forces qui seront a I’ceuvre dans
cette &jection. Elle dit méme que si les choses tournaient mal, c’est la force d’Etat qui se
chargerait de 1’opération puisque 1’ordre salarial est adossé a ’ordre juridique général et peut
donc compter en dernier ressort sur toute sa puissance d’enforcement. Aussi I’ordre salarial,
comme 1’ordre de la Cité, fonde-t-il en derniere analyse la régularité de son fonctionnement
sur la présence latente dans les esprits, presque instantanément réactivable, de la vision des
conséquences d’une montée aux extrémes, connaissance compactée qui permet précisément
de tenir les interactions ordinaires loin des extrémes. Tel est bien le principe des « compromis
douloureux », des « concessions avalées », des acceptations de mauvais gré et de toutes les
amertumes des conflits « mal terminés », qui bien qu’ayant emprunté un temps les voies de la
sédition, flt-ce la sédition trés codifiée de la gréve, ont été rapidement découragés d’aller
beaucoup plus loin dans I’escalade, dont la possibilité théorique est pourtant toujours ouverte
a ’affrontement des conatus. Il est donc des rapports institutionnels qui, se reproduisant en
apparence par le seul travail des affects, ont toujours la force a portée de main, le spectre de
puissances institutionnelles auxquelles les puissances individuelles seraient certaines de
succomber intensifiant les affects de crainte qui dispensent a la force d’avoir a s’exercer
vraiment.

Ici apparait quelque chose comme la « profondeur » d’un rapport institutionnel, c’est-
a-dire la multiplicité de ses plans de rupture, hiérarchie de seuils que la sédition croissante
brisera les uns apres les autres, si les sujets en révolte le peuvent et s’ils le désirent, et dont la
violence déchainée est le terme. C’est bien pourquoi, sauf cas pathologique, la montée aux
extrémes prend « un certain temps », méme s’il est un schéme narratif et cinématographique
en passe de devenir classique autour de I’idée de la « petite bétise » qui diverge a grande
vitesse, par I’emballement de ses rattrapages manqués et de ses effets cumulatifs. La plupart
du temps cependant, on rompt d’abord dans le plan le plus immédiat, mais en ayant soin de
rester dans le plan juste suivant — « pour voir ». Pour prendre un exemple dans I’ordre salarial,
il faut ainsi avoir en téte toutes les étapes qui, démarrant avec une insatisfaction bénigne sur le
lieu de travail pourrait, par ruptures successives, conduire a la contestation de I’autorité d’un
supérieur puis, en séquence, a un mécontentement plus général, a la gréve légale, au piquet
sauvage, au blocage de ’usine, a I’affrontement physique, d’abord « retenu » puis de plus en

plus dur, avec les forces de I’ordre, pour finir en défi ouvert a la puissance publique et a un



16

devenir-ennemi de I’Etat — une trajectoire de catastrophe qu’on pourrait nommer la
« dynamique Potemkine ». Bien sir, on le sait, I’escalade s’arréte généralement a ses toutes
premigéres étapes, car les agents ont une connaissance tacite de la lourdeur croissante des défis
de puissance qu’engagent les franchissements successifs des seuils de rupture. Le spectre de
la force ultime, la force de I’Etat, est donc en arriére-plan de bien des « compromis
institutionnels », dont on aurait tort de prendre les passations pour des harmonies
communicationnelles, en oubliant trop vite ’extréme puissance du dernier ressort sur lequel
peuvent compter certaines institutions.

A des degrés divers selon leur type, les rapports institutionnels ont donc en commun
de fonctionner aux affects et a la puissance. L’individu qui s’y trouve pris est, par le fait, la
proie d’un complexe d’affects que sa psyché pese selon les pondérations de sa complexion —
de son ingenium. Spinoza nomme obsequium le comportement qui résulte d’une balance
affective déterminant I’individu a se faire sujet du rapport institutionnel, c’est-a-dire
I’acceptation de se placer sous sa loi, et 1’observance de ses réquisits. Faut-il le dire,
I’obsequium n’a rien du choix d’un sujet-subjectum qui évaluerait dans la transparence d’une
conscience réflexive les avantages et les inconvénients de se soumettre ou non a I’institution.
Il est I’effer d’une configuration de forces qui traversent 1’individu et le déterminent a se
mouvoir conformément au rapport institutionnel — ou bien a tenter d’échapper a son emprise.
On ne saurait dire que I’'individu « n’est pour rien » dans le mouvement qui ’emmene se
placer sous le rapport institutionnel puisque ce sont les susceptibilités'® de son ingenium qui
donnent ses coefficients de pondération a la balance affective déterminante. Mais a cette
réserve pres, cette balance elle-méme est le pur produit de 1’affrontement des puissances
affectives sur la scéne intérieure de la psyché, un combat dont le réputé sujet n’est que le
théatre, entre des forces dont il n’est que la proie — et certainement pas le maitre. Ses
caractéristiques idiosyncratiques sont certes mobilisées puisqu’elles donnent une modulation
singuliére aux effets des affections institutionnelles — chaque individu n’est pas affecté
identiquement par une méme affection, et il est des ingenia qui, cédant plus vite a telle forme
de la crainte ou de I’espoir institutionnels, sont plus enclins a 1’obsequium, d’autres qui
offrant de moindres susceptibilités aux mémes forces sont plus disposés a la mauvaise volonté

voire a la rébellion.

12 Ou I’on pourrait comprendre 1’idée de susceptibilité a la fagon dont elle fonctionne en physique, ¢’est-a-dire
comme la sensibilité sous un certain rapport d’un objet aux forces d’un champ — ainsi de la susceptibilité
magnétique qui détermine 1’aimantation d’un matériau plongé dans un champ magnétique.



17

Mais dans tous les cas, les comportements observables ne sont que I’effet d’une
complexion affective biographiquement constituée, et des affections qu’il lui est donné de
réfracter. L’effet global en chacun du complexe d’affects nés de 1’ensemble des affections
institutionnelles, n’est que la résultante de synthéses passives opérées en la psyché selon la loi
de mesure des puissances. L’anti-humanisme théorique spinoziste ajoute donc son propre
argument a celui d’un structuralisme plus classique qui notait déja qu’il n’est pas souvent au
pouvoir d’un individu de récuser les situations institutionnelles qui lui sont « proposées » — et
plus exactement qui s’imposent a lui. Ainsi, par exemple, le rapport salarial se présente a
I’individu appuyé de tout le poids de la dépendance monétaire en économie de division du
travail, soutenu donc par toutes les forces d’une structure sociale''. S’y opposer et déclarer
« je seral mon propre patron » est sans doute manifester un ingenium anti-salarial, mais dont
les conditions de possibilité, conditions de constitution antérieure et d’exercice présent, ne
sont pas le fait du déclarant lui-méme. Au poids des déterminations de position, qui d’emblée
exposent les individus a des affections différentes selon leurs coordonnées dans la structure
sociale, s’ajoute donc la modalité propre de leur détermination affective-conative locale pour
achever d’effacer la figure de I’acteur. L’homme est un automate affectif’; il n’est certes pas
totalement « pour rien » dans ce qui lui arrive, ou plutoét dans ce qui se passe en lui, puisque
les caractéristiques de son ingenium y sont « pour quelque chose », mais en aucun cas il n’en
est ’auteur. Les institutions sont des agencements de puissances et d’affects, les hommes sont
déterminés a s’y plier ou a s’en extraire, c’est selon ; mais il n’y a en tout cas aucun sujet-
subjectum a I’ceuvre dans le proces qui fait advenir un sujet-subditus institutionnel. Et pas
davantage chez le récalcitrant en fuite, qui pourrait étre tenté de miser sur un lyrisme de la

rupture pour restaurer 1’illusion de sa libre subjectivité.

L’idée de légitimité : aporétique, circulaire et creuse

Pareille perspective sur les institutions et la nature des déterminations qui constituent
leurs sujets ne peut rester sans effet sur 1’idée de 1égitimité. Intensément mise en ceuvre mais
jamais définie, omniprésente mais rarement questionnée pour elle-méme, d’une
compréhension en apparence évidente et pourtant résistant a 1’examen moins immédiat, la
notion de légitimité, dans ses usages contemporains, a partie liée avec I’institutionnalisme de

I’acteur. La fréquence de ses apparitions est corrélée avec la fortune théorique des

" Voir André Orléan (2007), « Monnaie, séparation marchande et rapport salarial », document de travail de la
Régulation, http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec/Orlean_ RR_ WP_2006-2.pdf




18

« institutions ». Légitime est la premicre question posée a I’institution. S’y joue la qualité, et
parfois méme la possibilité de son opération. Car tout fonctionne désormais « a la 1égitimité ».
Pas un arrangement, pas un dispositif qui ne doive en satisfaire le critére. Instrument de
rupture avec le « marxisme »'> qui, pris dans le matérialisme des forces productives, ne
s’intéressait qu’avec réticence a I’ordre symbolique, la légitimité a été¢ le véhicule d’un
« retour a ’homme » dont chacun sait qu’il vit (aussi) « de sens ». Or qu’est ce que le 1égitime
sinon I’exigence satisfaite d’un réquisits de sens, et plus précisément d’approbation ? Les
conditions matérielles d’existence ne déterminent pas tout, pas plus que les paramétres de
position structurale ; les hommes ont une activité réfléchissante et judiciaire, ils puisent dans
des répertoires de significations et de valeurs qui sont des mondes moraux. Si vraiment il y a
quelque chose comme un « empire du sens » alors le légitime pourrait en étre ’'un des
principes cardinaux.

Rompre avec le point de vue humaniste-théorique sur les institutions, conduit
inévitablement a remettre en question 1’idée de 1égitimité, et méme davantage. Car, si les
institutions sont des agencements de puissances et d’affects, alors la légitimité n’est rien.
Pour se décider a cette évacuation radicale, il faut avoir tourné un moment en vain dans le
labyrinthe du concept de 1égitimité a la recherche de son introuvable définition. Autant le dire
immédiatement, la référence canonique a Weber n’y a pas été d’un trés grand secours. La
légitimité rationnelle-1égale « repos(e) sur la croyance en la légalité des réglements »", la
légitimité traditionnelle « repose sur la croyance quotidienne en la sainteté de traditions
valables en tout temps »'*, la 16gitimité charismatique « repos(e) sur (...) la valeur exemplaire
d’une personne »"°. On pourra difficilement dire le contraire... et c’est bien 1a qu’est le
probléme ! Pour sortir de ces définitions circulaires, ou bien de 1’abdication qui finit par se
contenter d’analyser les effets institutionnels de la 1égitimité sans savoir en quoi elle-méme
consiste véritablement, je m’étais imaginé'® découpler le concept pour en distinguer une vérité
(inter)subjective faite des contenus substantiels de sens et de valeur auxquels les agents
adherent et d’ou ils tirent leurs jugements de légitimité, et une vérité objective, elle purement
formelle, consistant simplement en le fait de /’accord. Le 1égitime est ce qui fait accord, et cet

accord peut d’ailleurs potentiellement se refermer sur n’importe quel ensemble de contenus.

21 es guillemets s’imposent car a force de variantes, et surtout de caricatures, quand on a dit « marxisme » on ne
sait plus trop de quoi I’on parle...

1> Max Weber, Economie et Société, t. 1, Les catégories de la sociologie, Agora Pocket, p. 289.

.

" Ibid.

' Frédéric Lordon, (2000), « La légitimité au regard du fait monétaire », Annales, Histoire, Sciences sociales,
n°o6, p. 1345.



19

Mais I’affaire n’est pas réglée pour autant car, pour étre une forme indépendante de ses
contenus, I’accord n’en est pas moins une question trés concrete : qui est d’accord ? et plus
précisément encore : combien ? Pour étre €ligible comme forme, et par suite vérité objective,
de la légitimité, 1’accord doit-il étre absolument unanime ? Mais y a-t-il un seul fait social qui
puisse revendiquer d’avoir fait I’'unanimité ? Méme la langue a ses aphasiques, ses autistes,
ses mutiques et la petite cohorte de ceux qui préféreront d’autres signes. Si 'unanimité est un
critere impossible et désespérant, ou mettre le seuil ? 51% comme a une élection ? Une
majorité qualifiée ? Ou bien une minorit¢é de blocage mais incarnée par des gens
raisonnables ? A I’évidence I’abandon du seul critére « consistant» — I'unanimité — fait
basculer dans le farfelu. Le choix n’est donc plus laissé qu’entre 1’impossible et
I’indéfendable. Il reste évidemment la solution morale : le 1égitime est ceci, car ceci est le vrai
bien...

Or il se pourrait que le concept de 1égitimité ne condamne a d’inextricables apories ou
bien a des errements sans fin que pour étre un probléme mal posé. Dont il n’y aurait plus dés
lors qu’a se débarrasser. Assurément c’est une solution a laquelle le point de vue spinoziste
aide a se rendre plus facilement car, si dans le monde institutionnel et social il n’y a que le jeu
des puissances et des affects, alors la 1égitimité n’existe pas. Il n’y a que ’état des forces —
pour autant qu’on sache voir leur diversité, bien au-dela des forces de domination brute :
forces impersonnelles inscrites dans des structures, mais aussi forces intimes des affects — tel
qu’il détermine des rapports a durer ou a se défaire. Dans ces conditions, la 1égitimité n’est
qu’un concept creux et purement nominatif: il ne fait pas autre chose qu’adjoindre un
qualificatif (inutile) a 1’¢tat des choses. « Légitime », par exemple, est [’appellation
supplémentaire, mais superfétatoire, ajoutée au simple fait de /’existence d’une institution.
Mais pourquoi ajouter ainsi le prédicat de légitimité a celui, véritablement pertinent, de
I’existence persévérante ? Pourquoi rebaptiser « légitime » un rapport de puissances favorable
d’ou Dinstitution tire le soutien qui lui permet de durer ? L’habitude a donc été prise de
qualifier de légitime — mais tautologiquement — une institution ou un pouvoir dont la
caractéristique vraiment importante est qu’elle ou il n’a pas encore suscité une coalition de
puissance adverse capable de I’abattre. On pourrait revenir a la dualité de I’objectif et du
subjectif, mais évidemment d’une tout autre maniére, en disant cette fois que la 1égitimité est
objectivement I’appellation, mais inadéquate, de la mesure des puissances, quand elle est
subjectivement la croyance en la valeur de son propre point de vue — a la fin des fins, la
1égitimité c’est que nous sommes les gentils. La signification objective de ce qu’on persiste a

appeler la 1égitimité de 1’Etat, par exemple, tient simplement au fait qu’il parvient & mobiliser



20

suffisamment de puissance, sous des formes variées — puissance de sa force policiére mais
aussi puissance des affects, joyeux ou tristes, qui déterminent les sujets a 1’obsequium — pour
se maintenir. Plutot que de chercher d’introuvables explications dans le royaume autonome du
sens, il s’agirait d’en revenir a une rustique immanence : une institution ne se maintient pas
parce qu’elle jouirait de cette vertu un peu vaporeuse qu’est la « légitimité », mais tout
simplement parce qu’elle est soutenue, et plus précisément encore parce qu’elle n’est pas
renversée. Il y a plus de profondeur qu’on ne croit dans cette apparente trivialité. Les choses
continuent d’étre tant qu’elles n’ont pas rencontré des choses plus puissantes déterminées a
les détruire. Il n’y a la rien d’autre que la conséquence la plus directe de ’ontologie du
conatus.

On se trompe alors complétement sur la nature de ce qu’est opposer une contestation
en légitimité. Emettre une critique en légitimité n’a comme tel aucun des sens qu’on lui
attribue habituellement. Contester une 1é€gitimité n’est pas autre chose que performer un defi
de puissance, c’est-a-dire entreprendre de lancer une dynamique affective collective
susceptible de rassembler une puissance capable de rivaliser avec la puissance installée.
Paradoxalement d’ailleurs, le concept de 1égitimité est peut-Etre le plus mis en difficulté dans
les usages pour lesquels il semble a priori le plus destiné, a savoir les revendications
minoritaires de légitimité — qu’on pense par exemple a ce lieu commun de la science politique
qui invite a distinguer légalité et 1égitimité en nous faisant considérer Pétain 1égal et de Gaulle
légitime. On ne voit jamais mieux que dans ces occasions combien le concept de 1égitimité ne
peut sortir de ses apories que pour entrer dans la moralité. Une revendication minoritaire de
l1égitimité n’a de sens que par invocation de principes supérieurs — moralement supérieurs et
certains de valoir vraiment, c’est-a-dire indépendamment —, puisque précisément ils ne
réalisent pas ici et maintenant 1’accord majoritaire. Soit on est majoritaire — et encore, de
combien ? — et ’on peut mettre la 1égitimité, comme d’autres Dieu, de son coté ; soit on est
minoritaire mais alors il n’y a pas d’autre argument que celui de la certitude morale. En fait
c’est I’histoire qui tranche, celle dont on dit parfois, non sans raison, qu’elle est I’expression
du point de vue des vainqueurs. De Gaulle est légitime en 1944 — il a gagné. En 1940 c’est
une autre affaire — sauf, bien entendu d’un point de vue moral.

Mais si I’on peut passer aux agents leurs coups de force assertoriques, est-il bien
raisonnable que ceux qui ont pour vocation d’analyser le monde social les valident sans autre
forme de procés ? La perspective du conatus a pour avantage de couper toute forme de
participation subreptice du théoricien de la légitimité aux efforts des revendicateurs de

1égitimité. Elle regarde toutes ces revendications pour ce qu’elles sont et pas davantage : des



21

entreprises d’assertion inégalement promises au succes. Ces entreprises se différencient par
leur puissance affirmative et leur capacité de rassemblement. Quoiqu’a des degrés divers,
toutes ont en commun de se ramener & un méme et unique schéme qui n’est en définitive pas
autre chose que la pure expression du droit naturel comme justification tautologique de
conatus s’exclamant ici : c’est légitime parce que c’est nous. Il n’y a strictement rien au-dela
de ce cri — a part ’avenir encore mal connu d’un jeu de forces. Les conatus sont tous jetés
dans le méme plan — ce qui ne veut évidemment pas dire qu’ils soient égaux en puissance. La
force d’assertion et le dynamisme politique les distingueront en effet. Les affrontements
auront lieu et I’histoire rendra son verdict. Qualifier une de ces entreprises plutoét que 1’autre
de légitime sans codicille est un ajout indéfendable voué a retomber dans 1’alternative de

I’absolu moral ou des majorités qualifiées.

Et pourtant toutes les institutions ne se valent pas...

On dira cependant que cet évidement du concept de Ilégitimit¢ a des effets
d’indifférenciation difficiles a accepter. On veut bien qu’il en aille identiquement d’une
démocratie modéle et de la plus épouvantable tyrannie sous le rapport de leurs conditions
générales de persistance — seul compte qu’une configuration de puissance et d’affects les
soutienne effectivement. Mais on ne veut pas renoncer a penser qu’on se trouve mieux dans
I’une que dans I’autre — et a qualifier cette préférence. Or cette qualification reste parfaitement
possible méme débarrassé de 1’idée de 1égitimité. Pour en trouver la voie il suffirait presque
de se laisser guider par la formulation la plus spontanée du probléme, méme si elle a toutes les
apparences du simplisme et du vulgaire : il y a des institutions ou des régimes institutionnels
sous lesquels la vie est plus agréable que d’autres. Contrairement & ce qu’on pourrait croire
d’abord, cette position du probléme a pour elle toute la profondeur de I’immanence, elle est en
prise directe sur les modes de sentir du conatus, et nous voila d’ailleurs revenus a la question
premicre : Etre exposés a telle affection — en I’espéce aux affections de tel rapport
institutionnel —, qu’est ce que ¢a nous fait ? Plutdt donc que se mettre a la recherche
d’introuvables critéres du 1égitime, il serait peut-&tre plus judicieux de qualifier une institution
par le régime collectif d’affects qu’elle instaure. 11 y a 1a assurément de quoi faire a nouveau
des différences significatives entre les institutions, quoique au plus loin de la polarité
trompeuse du légitime et de l’illégitime, et particulicrement si ’on acheéve de formuler la
question du régime collectif d’affects en la complétant ainsi : cette institution sous laquelle

nous sommes, fonctionne-t-elle plutdt aux affects joyeux ou plutot aux affects tristes ? Telle



22

est bien la seule question normative qu’admette le point de vue du conatus — car il en admet
une ! — mais d’une normativité toute particuliere : la normativité immanente de la puissance.
Les affects sont les enregistreurs de cette norme-la puisque, rappelons-le, ils sont définis par
Spinoza comme des variations de la puissance d’agir. Il n’est en réalité aucune valeur céleste,
sauf dans I’imagination des hommes, qui déterminent leurs efforts a s’orienter dans telle ou
telle voie. Seuls les gradients de la puissance dirigent les conatus : les hommes s’efforcent a la
recherche des affects joyeux car leur puissance d’agir en est augmentée ou aidée, et a
I’évitement des affects tristes car leur puissance d’agir en est diminuée ou réprimée. Il n’y a
que la norme immanente du conatus mais elle est d’autant plus impérative ; et c’est d’apres
elle que les sujets apprécient leur vie sous les rapports institutionnels.

Pour ne jamais tomber ni dans le lexique ni dans la problématique de la légitimité,
Spinoza n’en a donc pas moins hautement conscience des affects contrastés que peuvent
produire les institutions, et des conséquences qui en découlent quant a leur pérennité... ou a
leur ruine. La question est tres clairement posée dans le cadre de la Cité politique, mais 1’on
peut s’en inspirer bien plus largement : fonctionne-t-elle majoritairement a la crainte ou a
I’espoir ? « Sur une population libre I’espoir exerce plus d’influence que la crainte ; sur une
population soumise par la force au contraire, c¢’est la crainte qui est le plus grand mobile
[...] De la premiere on peut dire qu’elle a le culte de la vie, de la seconde qu’elle cherche
seulement a échapper a la mort » (TP, V, 6). Le « culte de la vie » n’a pour Spinoza rien d’un
épanchement lyrique ou d’une notation poétique. Il est I’expression méme de la norme de
puissance du conatus. Si échapper a la mort est la forme minimale de la persévérance dans
I’étre comme simple conservation biologique, le culte de la vie en indique la forme
supérieure, affirmative et expansive, c’est-a-dire 1’effort pour accroitre le domaine et
I’intensité de ses puissances. Or la crainte ne débouche que sur des attritions de puissances et
sur les formes les plus basses de la persévérance : « Si dans une Cité les sujets ne prennent
pas les armes parce qu’ils sont sous l’empire de la terreur, on doit dire, non que la paix y
regne, mais plutot que la guerre n’y regne pas. La paix en effet n’est pas la simple absence de
guerre, elle est une vertu qui a son origine dans la force d’dme [...] Une Cité [...] ou la paix
est un effet de l'inertie des sujets conduits comme un troupeau, et formeés uniquement a la
servitude, meérite le nom de solitude plutot que de Cité » (TP, V, 4). La encore, les mots ne
sont pas lachés au hasard. Dans I’Ethique, qui précéde de quelques années le Traité politique,
Spinoza réserve la « force d’ame » a un trés haut régime de puissance : « je ramene a la Force

d’ame toutes les actions résultant des affects qui se rapportent a [’esprit en tant qu’il



23

comprend » (E, 111, 59, scolie)'” — « ... ’esprit en tant qu’il comprend », par les forces de
« l’entendement » donc, et non plus par le travail délirant de I’imagination, c’est-a-dire dans
un régime déja trés affranchi de la servitude passionnelle et par 1a livrant acces a de plus
hautes puissances humaines. Le Ilégitime, qui est en derniére analyse une notion
fondamentalement morale, n’a pas de place dans 1’univers totalement démoralisé de Spinoza.
Mais ceci n’abolit certainement pas toute différence, et les rapports institutionnels se
distinguent dramatiquement selon qu’ils sont plus ou moins propices a I’effectuation de nos
puissances. « Quand nous disons que I'Etat le meilleur est celui ot les hommes vivent dans la
concorde, j’entends qu’ils vivent d’une vie proprement humaine, d’une vie qui ne se définit
point par la circulation du sang [...] mais principalement par la raison, la vertu de [’dme et

la vie vraie » (TP, V, 5).

Répressions (tristes) ou sublimations (joyeuses) du conatus

Les enjeux ne sont pas toujours aussi hauts que la vie et la mort, et les diverses
configurations institutionnelles font voir a tous les niveaux la différenciation des formes de
vie, ¢’est-a-dire des degrés de puissance, qu’elles proposent a leurs sujets. Ainsi, par exemple,
les institutions de régulation du « prendre » peuvent varier considérablement sous le rapport
de leurs solutions de puissance. S’il y a bien quelque chose comme des institutions du
« prendre », c’est parce que le conatus comme ¢lan d’expansion s’exprime sous sa forme la
plus brute dans un geste spontané qui est de prise pour soi, de capture, d’appropriation, voire
d’absorption'®. Or il est assez évident que 1’égocentrisme pronateur du conatus est au principe
de motions fondamentalement anti-sociales deés lors que ce qui est a prendre n’est plus a
prendre a la nature mais a arracher des mains d’autrui. Le potentiel de violence porté par les
pronations anarchiques désigne 1’un des problémes vitaux du groupe sans cesse menacé dans
sa reproduction par la divergence des luttes de captation. C’est pourquoi le procés de
civilisation méme peut étre saisi au travers d’une économie générale de la violence, ou la
violence pronatrice des conatus prend d’ailleurs la plus grande part'. Les constructions
civilisationnelles opposées aux tendances spontanément pronatrices des conatus sont des

constructions institutionnelles puisqu’il y est précisément question de mettre des limites a

17 C’est Spinoza qui souligne.
'8 Je suis obligé de passer ici trés rapidement sur le probléme de la constitution des relations des hommes aux
choses, a propos duquel je me permets de renvoyer & mon travail L intérét souverain. Essai d’anthropologie
légconomique spinoziste, La Découverte, 2006-a.

1d.



24

I’expression autrement sans frein des droits naturels — « droits » de chacun de se saisir de tout
ce qu’il a le désir et le pouvoir de prendre. On pense immédiatement au droit, mais cette fois
au droit juridique et légal, le droit d’Etat, comme 1’une des plus évidentes institutions de
contention des droits naturels conatifs et de leurs tendances pronatrices. Si I’institution du
droit 1égal a pour elle les affects joyeux liés a la sécurité des possessions, elle a aussi pour
effet de frustrer les désirs de prise unilatérale souveraine et par 1a de s’opposer frontalement a
des effectuations de puissance. En cette matiere le droit 1égal prohibe, et pour garantir cette
prohibition il est prét a contrecarrer les forces conatives par sa force propre — celle de 1’Etat et
de sa police. En tant qu’il est une institution répressive, barrant purement et simplement
certains des accomplissements du conatus, le droit fonctionne ici majoritairement aux affects
tristes. En tout cas relativement a d’autres solutions institutionnelles de régulation des
prendre. Car ces régulations ne prennent pas nécessairement toutes la forme oppositionnelle
interdictrice.

Ainsi, par exemple, du don/contre-don qu’on pourrait en effet ranger dans cette
catégorie, et qui fonctionne, lui, selon une tout autre économie de force. Il est pourtant bien
clair que le don/contre-don a a voir avec le probléme du prendre puisque d’une certaine
manicre il prononce indirectement 1’indignité sociale et morale de la pronation sauvage en
portant au sommet du prestige le geste contraire de donner. La triple obligation identifiée par
Mauss® est ainsi, en soi, une sorte d’acte civilisationnel affirmant le caractére anti-social du
prendre brut et posant, au travers du don, le recevoir comme seule modalité¢ possible de
I’acquisition de choses. On pourrait ne voir 1a qu’une prohibition d’un autre type, moins
juridique et plus moral. Mais ce serait oublier que, pour avoir certes un effet prohibiteur de
cette nature, la forme de régulation proposée par le don/contre-don ne s’y épuise pas. Mauss
décrit abondamment les immenses enjeux de prestige offerts a ceux qui se lancent dans la
surenchere donatrice et dans leurs compétitions de grandeur. Or, comment mieux montrer
que, barrant le prendre, le don/contre-don n’en restaure pas moins des choses a saisir, mais
des choses d’un autre type, objets symboliques de la gloire, du prestige ou de 1’honneur,
offerts a des luttes de conquéte parfois trés vives, mais désormais réglées. L’¢élan pronateur du
conatus n’est donc pas simplement contrecarré sans autre forme de proces. Il lui est proposé
des solutions alternatives c’est-a-dire de nouveaux points d’application : non plus la saisie
brutale de choses vers quoi le dirigerait son mouvement le plus spontané, mais 1’acquisition

agonistique bien organisée de grandeur ou le conduit maintenant la construction

2 Marcel Mauss (1997), Essai sur le don, in Sociologie et anthropologie, Quadrige, PUF.



25

institutionnelle de la donation cérémonielle. Ainsi les formes du don/contre-don ne se
contentent pas de simplement barrer la pulsion pronatrice du conatus par une opposition
frontale de force, elles lui offrent une sorte de vase d’expansion, ou plus exactement une
redirection vers de nouveaux objets de désirs. Cette « stratégie » civilisationnelle de
substitution, ou de déplacement, qui soustrait aux désirs pronateurs leurs objets les plus
immeédiats, réalise par 1a méme une gigantesque opération de sublimation sociale par laquelle
les pulsions les plus brutes du conatus sont détournées de leurs menées potentiellement
violentes, et métamorphosées en élans agonistiques, pas moins intenses, mais bien canalisés
dans des formes de luttes instituées par le groupe lui-méme, qui en contrdle les régles, les
sanctions et les récompenses.

Sous ce rapport on pourrait voir dans le don/contre-don une sorte de paradigme
civilisationnel, en tant qu’il offre peut-étre ’'une des toutes premicres réalisations de cette
solution extrémement générale de régulation des pulsions pronatrices des conatus. Oter les
biens a saisir et les remplacer par des trophées, cristallisations des jugements de grandeur
rendus par le groupe, est une stratégie de mise en forme des énergies conquérantes des
conatus dont on retrouvera maintes déclinaisons, jusque dans les univers sociaux les plus
contemporains. Comme les scénes archaiques ou se sont d’abord tenues les compétitions
somptuaires du don cérémoniel, bon nombre de ces microcosmes que Bourdieu nomme des
« champs »*' sont autant de théatres d’une agonistique instituée : on y lutte intensément pour
la conquéte des trophées locaux, formes de la grandeur spécifiques au champ, souvent
poursuivies avec une grande violence, mais toujours symbolisée, c’est-a-dire conforme au
nomos du champ : la grandeur politique se gagne par la conquéte ¢lectorale du pouvoir, la
grandeur sportive par la performance physique selon les régles, la grandeur capitaliste par
I’OPA validée par les marchés, etc. Mais en tous ces univers, comme jadis sur les scenes du
don cérémoniel, le conatus, interdit de pronation unilatérale brutale et frustré de ses prises
spontanées, se voit tout de méme offrir des solutions d’accomplissement. La ou la prohibition
du droit 1égal était sans appel et sans au-dela, laissant 1’¢lan réprimé a ses seuls affects tristes,
les solutions de sublimation offertes par les agonistiques instituées proposent des effectuations
de puissance alternatives et substitutives. En dépit des renoncements qui lui sont imposés,
comme dans tous les rapports institutionnels, le conatus y trouve donc son compte — c’est-a-
dire des affects joyeux. Aussi la vie sous les institutions de sublimation est-elle plus agréable

que sous les institutions de répression. L’¢élan existentiel du conatus n’y rencontre pas qu’un

?! Pierre Bourdieu, (1980), Le sens pratique, Editions de Minuit ; (1992), Les régles de I’art, Seuil.



26

attristant déni de s’effectuer, mais au contraire des possibilités de réalisation qui peuvent
s’avérer intensément mobilisatrices. Un méme renoncement a exercer pleinement son droit
naturel est produit — puisque dans 'un et I’autre cas le « droit» de saisir sans phrase est
annulé — mais sous des régimes d’affects treés différents. Le méme probléme de régulation du
prendre offre donc en ses diverses solutions institutionnelles des possibilités d’effectuation de

puissances inégales, et en définitive des formes de vie dissemblables.

La légitimité, ou « Dieu et mon droit »

Ce sont des différences que les sujets de ces institutions savent trés bien faire. Tous les
agents d’ailleurs n’ont pas la méme possibilité sociale d’accéder aux domaines des
agonistiques instituées, et certains d’entre eux, démunis des formes de capital social qui
permettent d’en acquitter les « droits d’entrée »*, n’ont pas d’autre choix que de vivre la
régulation de leur conatus pronateur sous le régime d’affects tristes des institutions de
répression. Rien ne permet d’affirmer qu’elles sont plus ou moins « légitimes ». La seule
chose qu’on puisse en dire est qu’elles sont moins pourvoyeuses d’affects joyeux.
« Légitime » ou « illégitime », c’est toujours une question d’affirmation singuliére, de points
de vue particuliers. Celui dont 1’élan pronateur, voué aux institutions de répression, ne se voit
offrir qu’un nombre restreint de possibilités d’effectuation de puissance, trouve « légitimes »
les solutions d’accomplissement qu’il s’invente malgré tout, quand bien méme elles sont
déclarées illégales. Ainsi appelle-t-il 1égitimes ses rares sources d’affects joyeux. De fait,
I’économie souterraine et la lutte des gangs ne sont pas moins porteuses d’enjeux de grandeur
que les compétitions des artistes ou des cadres supérieurs... et celles-ci, réciproquement, pas
moins violentes en leur fond™ — « la nature, dis-je, est la méme pour tous et commune d tous.
Mais nous nous laissons tromper par la puissance et le raffinement ; de la cette conséquence
que deux hommes agissant de la méme maniere, nous disons que cela était permis a [’un,
défendu a ['autre » (TP, VII, 27). Comme toutes les effectuations de puissance sans
exception, celles qui demeurent offertes aux conatus les plus empéchés, fiit-ce au risque de
I’illégalité, sont trouvées légitimes par eux et de la légitimité de leur droit naturel (ou de ce
qu’il en reste), c’est-a-dire parce que ce sont les leurs. Par un argument implicite de droit

naturel absolument identique, celui dont le conatus jouit de I’accés aux formes les plus hautes

22 Voir Gérard Mauger (dir.) (2004), Droits d’entrée, Editions de la Maison des Sciences de I’'Homme.

2 Ce qui ne veut pas dire que la forme ne compte pas, et que toutes les violences s’équivalent. L’ordre 1égal de
I’état civil fait d’ailleurs fort bien la différence entre les violences physiques et les violences symbolisées. 11 a
assurément raison — disons : ses raisons — de le faire.



27

et les plus reconnues de la symbolisation sociale des mémes pulsions, trouve illégitimes tous
les efforts qui ne respectent pas strictement la 1égalité de 1’état civil qui lui garantit, a lui, des
accomplissements existentiels aussi gratifiants et aussi reconnus. Chacun s’accorde donc a
soi-méme le privilege de la légitimité, et ceci selon la méme ultime justification conative —
« parce que c’est moi » —, ou a la rigueur consent a en faire profiter d’autres avec lesquels ils
se sent une proximité d’une certaine nature ou, pour mieux dire, une sympathie, c’est-a-dire
une manicre ponctuellement semblable d’étre affecté. Hors de cette forme faible, et pourtant
maximale, de décentrement, chacun indexe la légitimité sur son conatus et ses propres affects
joyeux, son activité est la forme supérieure de /[’activité — mépris de 1’entrepreneur pour
I’artiste (improductif), de 1’intellectuel pour I’entrepreneur (inculte), du scientifique pour le
philosophe (ignorant des réalités) ; et ce ne sont partout que luttes pour une méta-capture,
celle de la légitimité c’est-a-dire de la qualification comme légitime(s) de sa propre activité de
capture et de ses propres objets a capturer.

Il est alors possible de revenir sur le probléme spécifique des revendications
minoritaires de 1égitimité, pour faire cette fois la distinction entre revendications minoritaires
dominées et revendications minoritaires dominantes — et dire un mot de ces dernic¢res. Car
d’une part ce sont assurément deux choses différentes qu’étre minorité rebelle et minorité en
place ! Et d’autre part, il est temps de dire que tous les sujets de I’institution ne sont pas logés
a la méme enseigne. Il n’y a 1a rien de spécialement étonnant : en premier lieu, comme toute
affection, une méme affection institutionnelle peut affecter différemment des hommes
différents ; mais surtout, quand D’institution est suffisamment complexe, la diversité de
positions qu’elle propose a pour corrélat la diversité des affections institutionnelles auxquelles
elle expose et, ne saisissant pas tous les sujets identiquement, le rapport institutionnel ne les
affecte pas tous identiquement non plus. Comme en toute situation individuelle ou collective,
ceux qui réclament la légitimité pour I’arrangement institutionnel ou ils ont la meilleure place
jugent selon leurs affects. L’institution les affecte joyeusement ; leurs intéréts de puissance les
déterminent donc a désirer sa persévérance — avec laquelle la leur propre a partie liée. Le
plaidoyer qui s’ensuit de leur part est nécessairement pro domo puisque I’institution est en
quelque sorte leur domus existentielle. Aussi I’institution, en sa diversit¢é de positions et
d’affections, distingue-t-elle ses sujets selon la qualité (jugée par eux) des solutions qu’elle
propose a I’effectuation de leurs conatus, puisque la vie sous les rapports institutionnels n’est
pas autre chose que I’effort de persévérer dans 1’étre poursuivi par d’autres moyens — mais

avec des bonheurs inégaux. On sait combien ceux qui tirent les plus grandes joies des



28

institutions n’ont pas a étre les plus nombreux pour que celles-ci se maintiennent. L’« art »**
du conatus dominant est de se porter a la téte d’une configuration institutionnelle de
puissances et d’affects qui n’a pas fondamentalement besoin de lui pour travailler et produire
ses effets... Sous des formes différentes, et sur fond de paysages d’affects évidemment tres
dissemblables, les revendications minoritaires dominées et dominantes ont cependant
absolument en commun de ne rien faire d’autre que parler le langage assertif du droit naturel.
Chacun, comme le dit avec un réel a-propos spinoziste I’expression courante, est siir « de son
bon droit » — et de fait, par construction, la boussole affective-conative ne ment jarnais25 !
Aussi, quoique connaissant les destins les plus contrastés, s’appuyant les uns sur les
«valeurs » de la morale, les autres sur les idées vagues de « l’intérét général », tous
brandissent une bannic¢re finalement semblable de la « légitimité », ou « leur droit» se
rehausse d’un principe supérieur destiné a le faire apparaitre plus grand qu’il n’est. « Dieu et
mon droit », « Gott mit uns », voila peut-&tre les formules ultimes, tautologiques, affirmatives
et transfiguratives, de la 1égitimité — mais bien sir réservées a ceux qui ne savent pas que

Dieu n’existe pas.

Jusqu’ou va le pouvoir de institution de faire vivre ses sujets sous ses rapports ?

Comment [’analyse du monde social pourrait-elle entrer dans ces conflits de
revendications et y prendre position sans en épouser de facto la cause de certaines des
parties ? Il n’y a pas de jugement de 1égitimité possible du dehors. Les institutions réjouissent
certains de leurs sujets et en attristent d’autres. Dire qu’elles sont légitimes n’a pas d’autre
sens que ratifier soit le point de vue majoritaire, soit le point de vue des dominants — ou alors
de formuler un jugement moral. En fait la question vraiment pertinente est celle de leur
maintien. C’est une question de puissances et d’affects. Comment évolue la configuration de
forces qui a fait se tenir les sujets de I’institution a leurs renoncements ? Ou se situent les
limites de cette configuration de forces, et quels en sont les points de rupture ? Qu’a-t-elle le
pouvoir de faire faire aux sujets, et ou s’arréte ce pouvoir ? Cette question de la limite et de la
crise est la préoccupation constante de la pensée politique de Spinoza qui dés le Traité
théologico-politique pressent que la ruine de 1’Etat viendra bien davantage de ’intérieur que

de D’extérieur. L ontologie du conatus et du droit naturel est parfaitement adéquate a cette

2 Un « art » dont on sait qu’il doit peu & la singularité de 1’« artiste » et beaucoup aux conditions structurales de
sa trajectoire sociale.
 Elle indique toujours fidélement le triste et le joyeux... ce qui ne veut pas dire qu’a part ¢a elle ne peut
sérieusement égarer.



29

intuition. Car « [’effort par lequel chaque chose s’efforce de persévérer dans son étre
n’[étant] rien en dehors de [’essence actuelle de cette chose » (E, 111, 7), I’élan de puissance
du conatus ne peut qu’étre temporairement contenu ou régulé, mais jamais réduit. Il est par
conséquent toujours une menace latente pour I’institution qui n’a pli¢ que temporairement les
conatus a ses rapports. « Vous me demandez quelle différence il y a entre Hobbes et moi quant
a la politique : cette différence consiste en ce que je maintiens toujours le droit naturel et que
je n’accorde dans une cité quelconque de droit au souverain sur les sujets que dans la mesure
otl, par la puissance, il I’emporte sur eux »*°. La ot Hobbes pense la constitution de I’Etat sur
le mode d’un transfert irréversible des droits naturels des sujets au souverain, Spinoza
considere qu’en entrant dans les rapports institutionnels les hommes renoncent certes au plein
exercice de leur droit naturel, mais ne s’en dessaisissent point. C’est bien pourquoi
I’institution est mortelle et qu’a chaque instant se pose la question de savoir jusqu ou s étend
son pouvoir de faire vivre ses sujets sous ses rapports. L’institution pour se maintenir doit
donc impérativement reproduire 1’obsequium, c’est-a-dire faire pencher en sa faveur la
balance des affects qui résulte de la vie sous le rapport institutionnel. Ce qui signifie a
contrario qu’elle ne peut pas imposer n’importe quoi, qu’elle ne peut pas faire faire n’importe
quoi a ses sujets : « les actions auxquelles il est impossible d’amener personne, que ce soit
par des récompenses ou des menaces, ne tombent pas sous le droit de la Cité » (TP, 11, 8) —
c’est-a-dire sous la puissance de I’institution. Et Spinoza d’évoquer « tout ce dont la nature
humaine a horreur a ce point qu’elle le juge pire que tous les maux : qu’un homme porte
téemoignage contre lui-méme, se mette lui-méme au supplice, tue son pere et sa mere, ne
s’efforce pas d’éviter la mort, et autres choses semblables auxquelles ni promesses ni
menaces ne peuvent amener personne » (TP, IIlI, 8). Bien siir Spinoza parle de ce monstre
froid qu’est I’Etat et d’une époque ou il en fallait beaucoup pour sortir les sujets de leurs
gonds. Pourtant 1’hyperbole et I’extrémité dramatique n’enlévent rien a la généralit¢ du
propos. Aux degrés inférieurs qui correspondent au nouvel état de la civilisation des meeurs, il
n’est pas moins vrai, peut-étre méme 1’est-il davantage, que « nul ne se dessaisit de sa faculté
de juger » (TP, 111, 8) et ne peut étre amené — par quelle promesses et par quelles menaces ? —
« a croire que le tout n’est pas plus grand que la partie » (id.), c’est-a-dire a excéder les
bornes de sa tolérance, comme on le dit d’'un matériau et des contraintes maximales qu’il peut
supporter. Cette limite franchie, les affects tristes sont d’une intensité qui peuvent décider les

sujets a se tourner contre I’institution car « chacun par les lois de sa nature poursuit ou

% Lettre 50 a Jelles, Traité politique, Lettres, GF Flammarion, traduction Charles Appuhn.



30

repousse nécessairement ce qu’il juge étre un bien ou un mal » (E, IV, 19), et « plus grande
est la tristesse, plus grande est la puissance d’agir par laquelle I’homme s efforce de lutter
contre la tristesse » (E, 1II, 37, scolie). Si la vie sous le rapport institutionnel est devenue
attristante au point d’étre jugée intolérable, la loi du conatus conduisant les individus a
repousser « ce qu’ils jugent €tre un mal », c’est-a-dire ce qu’ils imaginent cause de leur
tristesse, les conduit par-la méme a dénoncer leurs renoncements institutionnels passés :
rupture avec l’institution et soustraction a ses rapports. Pour qu’il en soit ainsi, il faut donc
que se soit produite une modification brutale dans la balance des affects, un déplacement
soudain de la frontiére de I’acceptable et de 1’inacceptable, au terme duquel le sujet prend le
risque d’affronter des puissances qu’il craignait jusqu’alors — pas seulement d’ailleurs celles
de I'institution elle-méme, mais aussi celles de la vie hors de I’institution et dont 1’institution
le protégeait: qu’on pense par exemple a la rupture d’un rapport salarial qui s’effectue
toujours au prix des affects de crainte liés aux incertitudes frappant & nouveau la persévérance
matérielle. Et si ’affect de colére contre ’institution est suffisamment intense, et surtout
suffisamment partagé pour décider non plus seulement des fuites individuelles, mais des
mises en mouvement collectives, alors peut se former une coalition de puissance séditieuse
déterminée a la confrontation avec la puissance institutionnelle. « I/ est certain que la
puissance et le droit de la cité [de I’institution, c’est moi qui 1’ajoute] sont amoindris dans la
mesure exacte ou elle offre elle-méme a un plus grand nombre de sujets des raisons de se
liguer » (TP, 111, 9). Proposition décisive ou se concentre la presque totalité de la vision
spinoziste du politique, et ou tous les mots comptent : « la puissance et le droit », car, oui,
puissance et droit sont ici une seule et méme chose ; « amoindris », « dans la mesure exacte »,
«un plus grand nombre », car tels sont les mots du quantitativisme universel de la
puissance®’ : les forces se mesurent, et de leur bilan d’ensemble dépendent la stabilité ou le
mouvement, la reproduction de I’obsequium ou sa rupture, le maintien des rapports
institutionnels ou la bifurcation d’une trajectoire séditieuse. Il n’entre aucune espeéce de
l1égitimité la-dedans, sinon au travers des idées vari€es que s’en font les divers droits naturels
rassemblés sous D’institution, et dont les uns, affectés joyeusement, ont avantage a sa
prolongation, et les autres, affectés tristement, désirent la crise. Nul intérét a entrer dans ces
idées-1a — si ce n’est pour rendre compte de leur formation car, faut-il le dire, rompre avec la
« légitimité » ne signifie en rien se désintéresser de 1’ordre des productions symboliques, tout

au contraire : les hommes ne cessant de juger d’aprés leurs affects, leurs fabrications

" Voir Charles Ramond (2005), « La loi du nombre », introduction au Traité politique, Spinoza, Euvres, V,
Epiméthée, PUF.



31

imaginaires sont surabondantes... quoique 1’ignorance ou ils se trouvent des causes qui les
déterminent les voue a ne produire que des idées « confuses et mutilées »**. Sous ce registre
que Spinoza nomme la connaissance du « premier genre », celles de ces idées qui tentent de
soutenir des revendications de légitimité sont, comme toutes leurs semblables, les idées de
droits naturels particuliers et de leurs affects particuliers. On peut donc les regarder dans leur
engendrement et leur circulation, et ¢c’est méme trés intéressant ; mais rien ne commande d’y
ajouter foi ou sérieux. Or n’est-ce pas le risque que court celui qui, n’étant censément pas
partie aux conflits qu’il analyse, se hasarde a déclarer 1égitime ceci ou cela ? En revanche,
comment sont composés les groupes en présence et quelles puissances respectives ils
rassemblent : c’est la seule question qui compte en pratique. C’est pourquoi il est sans doute
vain de s’épuiser a diagnostiquer le devenir des institutions par les critéres de la l1égitimité.
Lorsqu’une institution entre en crise, c’est qu’elle a rencontré, comme y est exposé chaque
chose, une chose plus puissante qu’elle et qui I’a détruite — et cette chose, ce peut étre une
partie d’elle-méme qui ne se reconnait plus sous son rapport caractéristique et fait maintenant
sécession. Ce n’est pas que Dinstitution est illégitime. C’est qu’elle est en passe de

succomber.

2 (E, 11, 40, scolie II).



32

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES
BOURDIEU Pierre, (1980), Le sens pratique, Editions de Minuit ; (1992), Les regles de [’art,
Seuil.

BOYER Robert (1986), Théorie de la Régulation. Une analyse critique, Agalma, La
Découverte.

DELEUZE Gilles (1968), Spinoza et le probléme de [’expression, Editions de Minuit.

JAQUET Chantal (2004), L 'unité du corps et de [’esprit. Affects, actions et passions chez
Spinoza, Quadrige, PUF.

LORDON Frédéric (2000), « La légitimité au regard du fait monétaire », Annales, Histoire,
Sciences sociales, n°6.

LORDON Frédéric (2003-a), « Conatus et institutions », L’Année de la Régulation, vol. 7,
Presses de Sciences-Po.

LORDON Frédéric (2003-b), « Revenir a Spinoza dans la conjoncture intellectuelle présente »,
id.
LORDON Frédéric (2006-a), L’intérét souverain. Essai d’anthropologie économique

spinoziste, La Découverte.

LORDON Frédéric (2006-b), « Le don tel qu’il est, et non tel qu’on voudrait qu’il fit », Revue
du MAUSS, juin, La Découverte.

MAUGER Gérard (dir.) (2004), Droits d’entrée, Editions de la Maison des Sciences de
I’Homme.

MaAuss Marcel (1997), Essai sur le don, in Sociologie et anthropologie, Quadrige, PUF.
ORLEAN André (2007), « Monnaie, séparation marchande et rapport salarial », document de

travail de la Régulation, http://web.upmf-
grenoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec/Orlean RR_WP_2006-2.pdf

RAMOND Charles (1995), Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza, coll.
Philosophies d’aujourd’hui, PUF.

RAMOND Charles (2005), « La loi du nombre », introduction au Traité politique, Spinoza,
(Euvres, V, Epiméthée, PUF.

REVUE ECONOMIQUE (1989), L ’économie des conventions, vol. 40, n° 2.

SEARLE Johns (2005), « What is an institution ? », Journal of Institutional Economics, vol. 1,
n° 1.

SPINOZA (1965), Traité politique, Lettres, GF Flammarion, traduction Charles Appuhn.



33

SPINOZA (1990), Ethique, traduction de Robert Misrahi, coll. Philsosophies d’aujourd’hui,
PUF.

WEBER Max (1989), Economie et Société, t. 1, Les catégories de la sociologie, Agora Pocket.



