Octobre 2006

Recherches & Régulation Working Papers

DERRIERE L’IDEOLOGIE DE LA LEGITIMITE,
LA PUISSANCE DE LA MULTITUDE

Le Traité politique comme théorie générale des institutions sociales

Frédéric Lordon

RR Working n° 2006-4 Série |
www.theorie-requlation.org

Association Recherche & Régulation
c/o LEPII-CNRS
Université Pierre Mendés France
1241, rue des Résidences
BP 47 - 38040 Grenoble Cedex 9


http://www.theorie-regulation.org

DERRIERE L’IDEOLOGIE DE LA LEGITIMITE,
LA PUISSANCE DE LA MULTITUDE

Le Traité politique comme théorie générale des institutions sociales'

De toutes les réticences qu’inspire spontanément la déconcertation spinoziste, il n’en
est sans doute pas de plus difficile a surmonter pour les sciences sociales que |’affirmation
intransigeante de I’enti¢re naturalit¢é de 1’homme, le refus de lui accorder aucune extra-
territorialité dans I’ordre des choses, le déni radical de tout statut d’exception a 1’ordre
commun de la nature. Or la coupure nature-culture est devenue le fétiche des sciences
sociales, leur évidence constitutive, leur condition de possibilité imaginaire. Considéré
rétrospectivement, il est difficile de leur en faire le reproche. Que de monstruosités théoriques
— et parfois pratiques— certaines naturalisations de I’homme n’ont-elles pas entrainées ? La
physicalisation du social n’est-elle pas encore d’une trés vive actualité, et ses usages
politiques toujours aussi vigoureux, par exemple pour donner a des faits socio-économiques
contemporains, tels la mondialisation, le caractére de nécessités naturelles, par conséquent
soustraites a toute politique ? Les sciences sociales, en ce sens bien les filles du projet
moderne d’autonomie politique, ont, au moins pour certaines d’entre elles, partie liée avec
une entreprise de défatalisation du monde ; C’est pourquoi elles avaient deux bonnes raisons
plutot qu’une d’affirmer la radicale séparation du champ de la « socidité », revendiqué a la
fois comme domaine de « leurs choses a elles » dans 1’ordre du savoir, et comme exception a
I’immutabilité naturelle, prérequis a tout projet politique conscient. Comment ne seraient-elles
pas d’abord choquées du pan-naturalisme spinoziste qui semble les reconduire a tout ce
gu’elles ont toujours voulu fuir et, revenant sur leur proclamation de rupture originaire, nie
leur geste inaugural méme, leur sécession constitutive ? « Nous ne voulons pas étre un
département des sciences naturelles ; les collectivités humaines ne sont pas des meutes et la
vie sociale ne sera pas organisée d’apres la loi de la jungle », tel est le fond de la rébellion
anti-naturaliste des sciences sociales. Mais les sciences sociales se donnent le beau role, et
elles laissent a d’autres le soin de fonder le postulat de coupure qu’elles se sont octroyées
d’un geste large — quoique bien intentionné. C’est donc a la philosophie qu’il reviendra de

fournir les arguments susceptibles de justifier qu’en marge de 1’ordre déterministe de la

1 CNRS, Bureau d’économie théorique et appliquée, frederic.lordon@gmail.com


mailto:frederic.lordon@gmail.com

nature, tout entier soumis a I’enchainement des causes et des effets, se tienne, Séparé, le
domaine miraculeux de laliberté morale et de I’inconditionné. Spinoza n’entre pas un instant
dans les inextricables apories de cette pétition d’extra-territoriaité et fait le choix opposé de la
conséquence : les lois de la production d’effets par des causes régnent uniformément et ne
souffrent aucune exception, I’homme n’a aucun titre a se revendiquer « comme un empire
dans un empire »2. Il men résulte pour autant aucune des conséquences désastreuses
imaginées par les sciences sociales « culturalistes », pas plus 1’obligation de penser la société
comme une horde, que leur dissolution dans une vaste science naturelle. S’il y a bien un
domaine propre des sciences sociales, ce N'est pas parce que leurs objets humains-SOciaux
devraient étre reconnus comme essentiellement distincts des autres choses de la nature, mais
pour une tout autre raison : les « hommes en société » sont, pour la plus grande part de leurs
affections, affectés par leurs semblables. Médiatement ou immédiatement, « ce qui arrive aux
hommes » est le fait d’autres hommes, de leurs interactions bilatérales, des rapports
ingtitutionnels auxquels ils sont soumis et des rapports sociaux dans lesquelsils sont pris. Les
hommes Sentr’affectent mutuellement et collectivement, synchroniquement et
diachroniquement, et c’est bien la que réside la pertinence spécifique des sciences sociales :
les sciences sociales sont | es sciences des auto-affections du corps social.

Que le corps socia s’auto-affecte en son tout et en ses parties, qu’il n’y ait pas autre
chose que les auto-affections du corps social, c’est bien la transposition dans 1’ordre politique
et socia d’une philosophie de I’immanence. Celle-Ci n’est peut-étre rappelée nulle part plus
radicalement qu’au chapitre X1 du Traité politigue, au moment ou Spinoza dit de la
démocratie qu’elle est le « régime tout a fait absolu »>, énoncé d’une force impressionnante et
qui ne peut manquer de frapper I’esprit. Quel est donc le caractére d’une puissance telle qu’il
puisse valoir au régime démocratique cette qualification maximale ? Laréponse est a trouver
dans I’affirmation de I’immanence, et plus précisément dans 1’affirmation qu’il n’est aucune
construction, aucun fait du monde politique qui ne soit en derniére analyse immanent a la
multitude et I’effet — quoique méconnu comme tel — de sa puissance productive. Or, parce
gu’elle léve toute méconnaissance et toute captation, parce qu’elle remet la multitude, sans
intermédiaire, au contact de sa propre puissance, la démocratie —la démocratie radicale,
S’entend, et non les succédanés oligarchiques que nous lui connaissons — est la vérité pure de
I’immanence en politique, et pour cette raison elle doit étre qualifiée de « tout a fait absolue ».

La démocratie est la figure du corps social s’auto-affectant dans la transparence a lui-méme,

2 E, I, préface.
TP, XI, 1, trad. de Pierre-Frangois Moreau, Editions Réplique, 1979.



sans médiation parasite productrice de distorsion ni de confiscation, elle est la conscience
claire de I’immanence a la multitude de tous les faits sociaux et par la le rappel de ce qu’il
n’est rien dans le monde socia gque les hommes ne doivent a eux-mémes et a 1’effet de leurs
propres puissances affectantes.

Il faut avoir a I’esprit dans toute leur radicalité ces affirmations de I’immanence a la
multitude et des auto-affections du corps social comme seul point de départ possible d’une
pensée du politique et des institutions pour dissiper les illusions — et aussi I’obscurité — de la
« légitimité », cette problématique obsessionnelle d’une certaine science politique, pourtant a
peu prés complétement ignorée de la philosophie de Spinoza. N’est-il pas significatif de
compter en tout et pour tout une seule occurrence du mot « legitimus » dans le Traité
politique, qui plus est dans un emploi parfaitement subalterne® ? Loin d’étre I’effet d’une
inadvertance ou d’un oubli, on s’en doute, cette absence doit étre prise pour le signe d’une
option théorique délibérée, pour un parti pris radical —celui de I’immanence — au terme
duquel I’idée de 1égitimité perd jusqu’a son sens — sauf comme production de I’imagination
dont I’apparition, elle, s’avére des plus intéressantes. La voir enfin comme telle n’a peut-étre
jamais été aussi nécessaire, en une époque ou les sciences sociales a leur tour se sont
converties a «la légitimité » pour en faire le principe explicatif des institutions sociales,
supposées ne pouvoir exister et fonctionner qu’a la condition de se montrer « légitimes ». De
méme, nous disent-elles, qu’il n’y a pas de régime politique vraiment viable sans légitimité, il
N’y a de droit obéi, de monnaie acceptée, d’accords d’entreprise honorés, de charisme
possible, sans Iégitimité. Nul ne parvient pourtant a dire exactement de quoi il est question
dans cette affaire, et I’étonnant réside bien dans la prolifération du terme simultanément a...
I’inexistence de ses définitions. Certes, « tout le monde se comprend » et « I’on sait assez
bien » de quoi il retourne pour continuer de multiplier les déclinaisons du mot: il est
aternativement question « d’accord », « d’adhésion », de « reconnaissance » ou de
« confiance ». Mais ces termes eux-mémes sont des intermédiaires qui, sitot interrogés a leur
tour, ne parviennent pas a masquer la circularité du systéme de renvois qu’ils organisent :
pourquoi telle institution est-elle [égitime ? — Parce qu’elle réalise I’accord. Mais d’ou vient

cet accord ? — Il est I’effet de 1’adhésion. Et cette adhésion elle-méme ? — C’est parce que

4 En TP, VI, 20, ou Spinoza évoque la possibilité d’une régence 4 la suite du décés du roi et en attendant qu’ait
atteint I’age d’accéder au trone son fils, « successeur légitime ». Notons également la présence de « illegitimus »
en TP, VI, 14 pour qualifier les enfants des nobles « consanguins du roi au troisiéme et quatriéme degrés », alors
gue ceux-ci sont interdits de progénitures dans la constitution monarchique proposée par Spinoza... Les
indications |exicométriques sont fournies par 1’index qui suit la traduction de Pierre-Francois Moreau (op. cit.)

® Sous un usage du théme de la reconnaissance qui se Sépare des problématiques de la reconnaissance aux
individus.



I’institution est reconnue, etc. Sous des formes différentes en apparence, et pourtant
¢trangement semblables, ce sont comme autant de répétitions des tautologies canoniques
énoncées par Max Weber : « La légitimité rationnelle-légale repose sur la croyance en la
légalite des reglements, [...] la légitimité traditionnelle repose sur la croyance quotidienne en
la sainteté de(s) traditions... »°. Voila bien des propositions auxquelles on ne saurait rien
Opposer... et c’est sans doute 1a leur probléme. L’idée « d’accord », méme considérée comme
une pure forme, indépendamment des contenus substantiels sur lesquels elle pourrait se
refermer’, ne manque pas, elle non plus, de déboucher sur d’insolubles difficultés. Car
I’accord est malheureusement une donnée hautement quantifiable, et il va donc falloir dire a
guel degré il doit étre réalisé pour « faire Iégitimité ». L’unanimité serait trés souhaitable pour
gue la légitimité soit parfaitement incontestable. Mais est-il un seul fait socia qui puisse
vraiment revendiquer avoir jamais fait I’unanimité ? Et si [’unanimité est définitivement hors
de portée, a quelle majorité éventuellement qualifiée, ou a quelle minorité suffisante, fixer le
«seuil » ?... et surtout qui ne voit le caractére trés scabreux de 1’entreprise consistant a
S’engager dans pareille direction ?

A I’obscurité intrinséque, et persistante, du concept, s’ajoute tous les arriére-plans dont
il setrouve chargé. Car il est tout sauf fortuit que 1’idée de Iégitimité ait récemment connu une
telle fortune dans des sciences sociales qui, ayant majoritairement répudié tout ce qui pouvait
S’assimiler au « structuralisme » et plus encore a ses versions anti-humanistes théoriques, ont
organisé le retour du sujet, du sens et des valeurs. Sans doute en réaction a I’imperium
scientiste d’une science économique agressivement conquérante et menagant d’envahir toutes
ses voisines, en annexant leurs objets pour les soumettre a sa grammaire de la seule rationalité
calculatrice, bon nombre de sciences socides, parmi lesquelles certaines hétérodoxies
économiques’, ont pris le parti d’un « tournant herméneutique et moral » congu comme une
stratégie possible de résistance par la différenciation — en d’autres termes : une maniére de se
rendre inassimilable par I’économie néoclassique. L’ordre du sens étant réputé hétérogéne a
celui du caleul, les sciences sociales herméneutiques pensent avoir trouvé 1a, non seulement

une différence pertinente, mais une parade contre toute tentative d’annexion économiciste.

& Max Weber, Economie et société, t.1, Les catégories de la sociologie, Paris, Plon, 1995.

" Telle que je I’avais crue, un temps, capable d’offrir une solution ; voir « La légitimité au regard du fait
monétaire », Annales, Histoire, Sciences Sociales, n°6, pp : 1343-1359.

8 Voir Frédéric Lordon (2006), «La [égitimité n’existe pas. Eléments pour une théorie générale des
institutions », document de travail Régulation, série I, n° 2006-1, http://web.upmf-
grenaoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec.html.

° On pourraciter par exemple la « sociologie de lajustification » élaborée par Luc Boltanski et Laurent Thévenot
(De la justification, Gallimard, 1991), et, dans une veine proche I’école dite de « I’Economie des Conventions »
(Frangois Eymard-Duvernay (dir.), L ’Economie des conventions, La Découverte, 2006).


http://web.upmf-

Que I’idée de légitimité, quand elle ne demeure pas profondément aporétique, soit vouée a
fonctionner comme une idée morale, on peut donc en avoir I’intuition au double constat des
orientations théoriques qui en ont porté le renouveau en sciences sociales... et de sa parfaite
hétérogénéité a la pensée spinoziste. C’est pourquoi également elle offre 1’opportunité d’une
épreuve de classement décisive selon les options théoriques contrastées choisies pour s’en
saisir. Revenir a Spinoza sur cette question des institutions, c’est dire qu’entre le déni
¢conomiciste —aux yeux duquel elles ne sont rien d’autre que des « contrats optimaux » et
tiennent trés bien du seul fait de I’imbrication des intéréts stratégiques de contractants
rationnels'®— et les sciences sociales « herméneutiques » qui font de la « Iégitimité » le
principe cardina et, en derni¢re analyse, moral, de toute forme institutionnelle, il est une autre
maniére de penser les institutions et leur empire plus ou moins durable sur les individus: la

voie de I’immanence et des puissances d’auto-affection de la multitude.

Le modéle de la potentia multitudinis

Evoquer I’« empire » des institutions sur les individus n’est pas un écart de langage,
ou un simple emprunt métaphorique, mais bien une maniére de laisser entrevoir combien la
grammaire de la puissance déployée dans le Traité politique pour rendre compte de la genése
de « I’état civil » s’avére en fait d’une généralité qui la rend applicable bien au-dela des seules
« constructions politiques ». Des institutions proprement politiques aux institutions sociales
en général, I’identité des mécanismes générateurs et reproducteurs — des mécanismes de crise
auss — est totale, pourvu qu’on les envisage a un niveau suffisamment abstrait.

Comme I’individu est saisi par 1’autorité du souverain, il est saisi par les institutions.
Dans I’un et I’autre cas, il s’agit pour lui de se placer sous un certain rapport. Il en va en effet
de méme d’entrer dans le rapport politique de 1’état civil et d’entrer dans n’importe quel
rapport institutionnel puisque dans tous les cas il N’est pas question d’autre chose pour
I’individu que du méme renoncement fondamental : celui de vivre selon son inclination — ex
suo ingenio™" — C’est-a-dire d’exercer sans retenue ni censure, et bien stir autant qu’il est en
lui, son droit naturel. La Cité politique n’est certes qu’une forme particuliére d’institution,
mais pour le coup C’est le particulier qui éclaire le général car le renoncement princeps est

bien celui qui est produit par la sortie de |’état de nature — lui-méme précisément qualifié

0 Oliver Williamson, The economic institutions of capitalism : firms, markets, relational contracting, Mac
Millan, 1985.
Y TP I, 3.



comme I’état de divagation de droits naturels non contraints a priori*®. Parce qu’il prend les
conatus pour ainsi dire a 1’état sauvage, et que la « premiére » civilisation impose des
réfrénements de droit naturel d’une ampleur qui les rend plus visibles, le rapport politique de
la Cité est le paradigme de tous les renoncements institutionnels. Il ne tiendra ensuite qu’aux
acquis consolidés des étapes de « civilisation » déja parcourues, et a la force de 1’habitude, de
rendre moins perceptibles les incréments de renoncement ultérieurs, pourtant tout aussi réels,
qui accompagnent la complexification de la vie institutionnelle et I’entrée sous de nouveaux
rapports, a ’occasion desquels, comme ce fut le cas lors de I’entrée dans la Cité, il est
guestion de faire un peu moins « ce qu’on veut », de vivre un peu moins « a sa guise » aprés
gu’avant. La figure spéciale du souverain politique ne saurait donc masquer que, méme dans
des institutions moins « incarnées », il est identiquement question pour les individus de se
soumettre — dans |’exacte mesure des renoncements a leurs guises —, € que par conséquent il
y a bien quelque chose de I’ordre d’un imperium, pareil en son principe a celui du monarque,
de toute institution sur ceux-la qu’on est dés lors fondé a appeler ses sujets.

Dire qu’il y a de la soumission dans les rapports institutionnels n’est pas dire qu’il n’y
aque de la soumission. L’entrée dans certains univers institutionnels peut étre simultanément
I’opportunité d’une détermination des forces conatives a s’orienter et s’investir dans des
objets ouvrant des possibilités socialement reconnues de réalisation existentielle. Dans le
méme moment ou le conatus-droit naturel renonce a I’isotropie et a I’illimité, il est donc tiré
de son intransitivité, sorti de sa suspension comme « désir sans objet »™*, et il sait maintenant
quoi désirer précisément — il a acquis le désir de I’institution. Quand bien méme 1’institution
est vécue sur le mode heureux d’une vocation trouvée, et pour ne rien dire de tous les autres
cas, elle n’en demeure pas moins assise sur un principe d’assujettissement — assorti d’affects
joyeux ou tristes, C’est une autre question — qui consiste a imposer une direction a 1’énergie
libre du conatus —au sens le plus littéral du terme : une conduite. C’est pourquoi, comme
I’avait pressenti Pierre Bourdieu™, il n’est pas déplacé d’appliquer a la normalisation
institutionnelle des conduites, le méme terme que Spinoza utilise pour désigner la déférence
gue le souverain obtient de ses sujets: ['obsequium est ansi le nom de I’allégeance et de

I’observance consubstantielles a I’entrée dans les rapports institutionnels.

12 Cet a priori ne tournant nullement en a posteriori comme le précise TP, 11, 15.

13 Pour reprendre la traduction de « ex suo ingenio » proposée par Charles Ramond, Traité Politique, Euvres, V,
PUF, Epiméthée, 2005.

4 Pour une lecture du conatus comme désir sans objet, voir Laurent Bove, « Ethigue 11| », in Pierre-Frangois
Moreau et Charles Ramond (eds), Lectures de Spinoza, Ellipses, 2006.

> Voir en particulier dans Les Méditations Pascaliennes, Le Seuil, 1997.



Imperium, obsequium €t norme sont donc les notions communes et transversalement
circulantes de tout I’univers institutionnel. Pour peu qu’on sache donner aux termes une
généralité qui les porte au-dela de leur domaine politique d’origine, il est possible de dire que
I’institution est un souverain : €lle tient ses sujets a sa norme. Mais rien ne dit encore ce qui
produit ce «tenir» ni quelle est la nature des forces qui maintiennent [’imperium
institutionnel. Sous I’effet de quelle action les sujets de I’institution sont-ils déterminés a le
demeurer et a se soumettre a ses rapports ? D’ou la norme institutionnelle obtient-elle
I’observance des normalisés ? Ce sont la des questions auxquelles le Traité politique ade
doublement a répondre. D’abord parce que |’uchronie originelle de 1’entrée dans 1’état civil
offre la premiére scéne d’abandon de droit naturel, qui plus est sous sa forme la plus épurée,
de sorte que les mécanismes producteurs du rapport institutionnel et de ses renoncements
caractéristiques y sont a la fois les plus spectaculaires et réduits au noyau minimal des forces
les plus fondamentales. Ensuite parce que, comme prolongement dans |’univers institutionnel
de la philosophie de I’immanence exposée dans [’Ethique, le Traité politique rapporte
d’emblée la production des institutions aux auto-affections de la multitude. Comme toutes les
choses de la nature, et conformément a une ontologie de I’activité, les choses du monde
ingtitutionnel sont produites, en d’autres termes elles sont I’effet du travail de certaines
puissances. Dire qu’en derniére analyse |es rapports institutionnels sont engendrés des auto-
affections de lamultitude, c’est donc dire que les institutions sont les produits de la puissance
de la multitude.

La scéne originelle de la sortie de I’état de nature que peint le Traité politique a ceci de
particulier que la puissance de la multitude convoquée en derniére analyse peut, et doit ici,
I’étre également en premiere. Car C’est bien la multitude elle-méme qui est la sous nos yeux
au moment ou commencent les interactions de « libres» conatus dont Alexandre Matheron
montre qu’elles vont endogénement conduire a la surrection de I’institution politique. Ce que
cette sceéne de genese a donc de plus remarquable c’est son extréme dépouillement — et pour
cause : par définition I’état de nature est supposé vide de toute construction institutionnelle
antérieure, il est ’aube de la premiére institution. C’est ici que nous entrons dans 1’opération
concrete de la puissance de la multitude, a savoir dans les conditions de sa formation et dans
ses modalités d’affection. On doit 2 Alexandre Matheron'® d’avoir porté a I’explicite les
enchainements d’une genése (celle de 1’état civil) pour laquelle le Traité politique ne donne

aucun modele déployé mais seulement des indices, et on lui doit en particulier d’avoir su

16 Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, Les Editions de Minuit, 1988.



reconnéitre, en Traité politique, V1, 1, le principe concentré de la potentia multitudinis. La
puissance chez Spinoza n’étant pas autre chose qu’un pouvoir d affecter, qu’est-ce que la
potentia multitudinis Snon cet « affect commun » par lequel « la multitude vient a
s assembler »*" ? Que peut produire la puissance de la multitude ? : un effet d’une ampleur
telle qu’il concerne fous.

Saisie du coté de ses effets, la potentia multitudinis demande cependant a étre éclairée
du coté de sa production. Qu’elle s’abatte sur tous donne une indication précise de I’extension
de son pouvoir d’affecter, a I’évidence au-dela de ce que peut toute puissance individuelle,
mais ne livre encore rien de ses principes générateurs. C’est pourquoi il faut aller chercher
dans les lois de lavie affective exposée dans |’ Ethique, € notamment dans sa troisiéme partie,
les éléments de cette production. Parmi ces lois, une ne peut manquer d’attirer I’attention tant
ses propriétés de « propagation» et de «contagion» la désigne comme facteur de
composition des puissances individuelles en une puissance collective, il s’agit de 1’imitation
des affects'®. D’une multitude vibratile et chaotique dans la distribution de ses affects, le
mimétisme affectif, par ses effets de diffusion, de synchronisation et d’homogénéisation, fait
une masse polarisée. Tel est bien le mécanisme qu’Alexandre Matheron situe au principe de la
production de I’affect commun porteur de la « genése politique ». L’état de nature est un
désordre d’affects individuels oscillant chaotiquement au gré des rencontres amies ou
ennemies, voire du renversement d’une seule et méme rencontre d’amie en ennemie selon les
cycles enchainés de « réciprocité positive » et de « réciprocité aberrante »™. L’ impossibilité
de stabiliser quelque relation d’alliance fiable et durable que ce soit fait régner une incertitude
extréme alors méme que les conflits qui surgissent sans cesse menacent d’emporter les
individus collatéraux dans leur dynamique en les for¢ant a la prise de parti. Mais comment
prendre parti quand, aux yeux de chacun, tous peuvent devenir alternativement amis ou
ennemis ? C’est le mimétisme par similitude qui va orienter la dynamique des classements et
la formation des amas constitués autour des protagonistes en conflit. Si je suis déterminé a
considérer qu’il faut épouser la cause de A plutot que celle de B, que c’est bien son c6té qui a
¢été offensé et appelle la solidarité, c’est par un acte de valorisation et de différenciation qui
doit d’abord au mécanisme de la sympathie affective par proximité. Quand bien méme il

serait rendu inopérant par une trop grande distance aux protagonistes, c’est une autre variante

VTP, VI, 1.

BE 111, 27 : « Du fait que nous imaginons qu 'un objet semblable a nous et pour lequel nous n’éprouvons aucun
affect, est quant a lui affecté d’un certain affect, nous sommes par la méme affectés d’un affect semblable »,
trad. de Robert Misrahi, PUF, 1990.

19 Matheron, op. cit., 1988, p. 192.



10

du mécanisme mimétique qui en prendra le relais. Chacun « réglera son choix sur ce qu’il
croit étre le sentiment le plus répandu... (Il) doit imaginer ce que la majorité approuve et
bldme. C’est donc de cette vox populi supposée qu'’il s’inspirera® ». Tous suivant la méme
ligne, un consensus finit par émerger : « Tous, unanimement, comme s'ils formaient ensemble
un individu unique, punissent ceux qui défient |’opinion commune et protegent ceux qui la
suivent’! ». Aind, au sein du terreau amorphe et indifférencié de la multitude originelle, les
dynamiques mimétiques sont portées par le puissant mécanisme des rendements croissants
d’adoption et de conformité. Plus un groupe affectivement homogéne volumineux s’est déja
constitué, plus s’accroit sa capacité d’attraction mimétique. Les petites différences initiales
sont ains irréversiblement amplifiées jusqu’a la disparition des plus petits groupes, écrasés
dans les compétitions de ralliement par les effets de croissance auto-catal ytique des plus gros,
et ceci jusgu’a ce que N’en demeure plus qu’un seul — la communauté entiére, totalisée dans
[unisson de I’affect commun. Tous partagent désormais la méme idée de I’approuvé et du
réprouveé, transfigurés en licite et illicite ; et C’est selon cet ensemble homogénéisé de
jugements que le groupe va récompenser ou sanctionner. La genése de 1’état civil est presque
compleéte, il ne Iui manque que d’étre parachevée par I’inscription de cet ordre commun de
jugements dans un ensemble d’institutions, dépositaires des moyens pratiques de

[’enforcement : ce seral’Etat.

Composition, condensation et précipitation de la potentia multitudinis

Pour spectaculaire qu’elle soit, puisqu’elle fait concrétement surgir I’institution de
I’Etat, cette ultime étape n’est pas la plus décisive d’un point de vue théorique, et Alexandre
Matheron ne manque pas de souligner combien le moment antérieur de « I’affect commun »
est déja en soi une genése accomplie : celle des meeurs. Or de I’état de moeeurs a 1’état
politique, en d’autres termes de la convergence affective a I’institutionnalisation proprement
dite, il y ala distance qui S¢pare les deux états fondamentaux de la potentia multitudinis -
immanente immédiate ou immanente médiate. En effet, la genése de 1’état de meeurs voit la
multitude originelle s’auto-affecter sans intermédiaire et pour ainsi dire sous la forme la plus
¢lémentaire de ’auto-affection. Car la multitude est |’état le plus simple du collectif: en
I’absence de toute structure et de toute institution, les individus y sont jetés dans un plan, sans
autre différenciation que leurs degrés de puissance individuelle. Bien sir des rencontres de

conatus ont lieu et, localement, certains en dominent d’autres ; mais, par construction, a ce

2 Matheron, op. cit., 1988, p. 322-323.
2 Ibid., p. 323.



11

stade de la multitude originelle, rien ne S’est encore constitué qui puisse les dominer fous. La
multitude est plane ; €lle ne S’est pas encore auto-affectée, elle n’a formé aucune puissance
propre. Or, nous dit le Traité politique, €le va immangquablement le faire. Elle va le faire,
précise Matheron, par le jeu endogéne de I’imitation des affects. Chacun y est emporté, en est
a la fois victime et vecteur, puisque simultanément imitateur et imitable. Chacun imite quoi
gu’il en ait car il est déterminé a le faire par le mécanisme de I’emulatio®, et ce faisant
renforce la susceptibilité imitative de ses plus proches voisins a proportion de ce que lui-
méme est habité d’un affect acquis plus intense, voisins qui a leur tour lui renverront leur
propre intensité affective, etc. Toutes les échelles d’interaction sont impliquées dans ce jeu de
résonances® et d’échos spéculaires car, par I’effet des émulations de proche en proche, la
dynamique de I’affect peut s’étendre a trés longue distance de chacun... et lui revenir avec le
supplément de force qu’elle a acquis entre-temps. Interactions a courte distance et interactions
a longue distance se mélent donc et se renforcent mutuellement, avec pour ces derniéres la
propriété d’échapper plus encore aux appréhensions de I’entendement en raison méme de
I’éloignement : comment I’individu ne serait-il pas emporté plus irrésistiblement par cette
vague d’affect qui lui revient apres avoir grossi hors sa vue et accumulé le momentum d’un
grand nombre d’imitateurs lointains et inconnus ? C’est maintenant un mouvement d’affect
collectif et impersonnel que chacun imite depuis sa place... sans conscience de contribuer a
son renforcement et a sa propagation. Nourri de la « collaboration » imitative involontaire de
tous, I’affect commun acquiert une puissance qui I’emporte de trés loin sur chacune des
puissances individuelles... et ceci alors méme qu’il n’a été constitué que des puissances
individuelles ellessmémes. C’est que cette composition a précisément engendré une puissance
collective qui dépasse chacun de ses « contributeurs » mais, inconsciente d’elle-méme, leur
appardit désormais sous 1’espéce d’une force, non seulement écrasante, mais totalement
étrangeére, et en laquelle il leur est impossible de reconnaitre leur propre ceuvre. Telle est la
potentia multitidinis : immanente a la multitude, elle S’est dressée au-dessus de la multitude.
Voila donc indiqué son caractére central : €lle est une élévation. La multitude originelle était
plane, elle connait maintenant le surplomb. En découvrant la verticalité, la multitude change
d’état. Plane, elle était multitude libre ; dominée par la potentia multitudinis, €lle devient
multitude structurée — on pourrait dire: société. L affect commun qui 1’a homogénéisée sous

un certain rapport est la premiére structure sociale. Soit une multitude libre : elle passe

2 Voir E, 11, 27.

% A propos des thématiques de la « résonance » dans les mouvements collectifs d’affects, voir Yves Citton,
L’Envers de la liberté. La formation d’'un imaginaire spinoziste dans la France des Lumiéres, Editions
Amsterdam, 2006.



12

spontanément a 1’état de multitude structurée. Sous la forme la plus abstraite, quelle est sa
structure ? : le rapport de verticalité.

De la « multitude libre» a la « multitude structurée », il y a I’équivalent de ce que les
physiciens nomment une transition de phase, C’est-a-dire un changement d’état du collectif,
ou peut-étre faudrait-il dire I’avénement du collectif a proprement parler a partir de la simple
collection®. Dés sa premiére auto-affection, une « multitude libre» cesse de I’étre et par le
fait méme de cette auto-affection. Elle mute en autre chose qui n’est plus ce qu’elle a été —
tres fugitivement d’ailleurs, puisque la transition de phase se produit spontanément. Par
construction, la premiére auto-affection de la multitude a pour référent productif la multitude
en premiere analyse, puisgque cette auto-affection est totalement immédiate. Rien n’est venu
S’intercaler entre la collection des individus affectant et le (désormais) collectif des individus
affectés, rien ne s’est inséré dans le cycle composition/condensation/précipitation qui
constitue du bas, C’est-a-dire a partir des puissances et des affects individuels, la potentia
multitudinis, puis I’éléve au-dessus des congtituants sur qui elle retombe comme une
puissance affectante autonome. Telle est 1a dynamique ascendante-descendante de la potentia
multitudinis qui ne peut alors apparaitre aux agents que sous la forme de I’imposition, parfois
jusgu’au point ou elle se retourne en « évidence » ou en réflexe, c’est-a-dire en pré-réflexif
incorporé. 11 suffit pourtant de faire le contraire de « ce qui se fait », et qu’on fait d’ailleurs en
S’en apercevant a peine, pour créer le scandale, réactiver dans toute sa force originelle 1’affect
commun et que se manifeste, plus visiblement qu’en « temps ordinaire », la puissance de la
multitude. Marcel Mauss dans un texte aussi extraordinaire que méconnu est tout proche de
cette intuition au moment ou il constate « I’effet physique chez I’individu de 1’idée de mort
suggérée par la collectivité »*°. Car, oui, chez les Maoris la transgression d’un tabou réputé
mortel peut effectivement affecter le transgresseur... au point de le tuer véritablement® !
Dans ce fait anthropol ogique proprement sidérant, sorte de chaudron spinoziste a lui tout seul,
se retrouvent en effet la puissance formidable de I’affect commun, dirigé contre celui qui I’a
offensé, et les corrélats corporels que revét la notion méme d’affect chez Spinoza — comme

variation de la puissance d’agir®’. Non sans faire métaphoriquement penser & ce que les

2 Cette référence physicienne est loin d’étre purement métaphorique. En effet divers travaux de sciences sociaes
ont emprunté a la physique de la matiére condensée et a ses outils mathématiques spécifiques pour construire des
modeles de dynamique collective mimétique, par exemple pour formaliser les phénoménes de bulle financiére
spéculative. Voir André Orléan, « Le role des influences interpersonnelles dans la détermination des cours de
Bourse », Revue Economique, vol. 41, n°5, 1990 ; Iréne Hors et Frédéric Lordon, « About some formalisms of
interactions », Journal of Evolutionary Economics, vol. 7, 1997.

% Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie, quatriéme partie, chapitre |, Quadrige, PUF, 1997.

% Et ceci, est-il besoin de le préciser, de mort spontanée, hors de tout chatiment physique.

7’ Voir E, I1, déf. 3.



13

physiciens nomment « I’effet laser », c’est-a-dire la synchronisation des transitions
¢lectroniques normalement désordonnées d’un matériau et d’ou résulte un faisceau de lumiére
justement dite « cohérente », dont les propriétés (les « pouvoirs d’affecter ») sont infiniment
plus riches que celles de la lumiére ordinaire, la puissance de la multitude consiste en une
« coordination » des affects qui dégage a son tour un pouvoir d’affecter supérieur par son
homogénéité méme. Pour celui sur qui elle s’abat, il peut donc en résulter un effondrement de
sa puissance d’agir définitif... ou, dans les circonstances appropriées, un rehaussement
prodigieux : dans une description a laquelle ne manque que le mot « puissance de la
multitude », Durkheim montre de quelles formidables intensités le corps de |’orateur
charismatique se trouve parcouru : « Ce surcroit de force est bien réel. Il lui vient du groupe
méme auquel il s’adresse. Les sentiments qu’il provoque par sa parole reviennent vers lui
mais, grossis, amplifiés, ils renforcent d’autant son sentiment propre. Les énergies
passionnelles qu’il souleve retentissent en lui et relévent son ton vital. Ce n’est plus un
individu qui parle, c’est un groupe incarné et personniﬁé28 ».

Ains la potentia multitudinis est-elle la force normative méme. Elle est I’agent concret
detout « faire autorité ». A I’inverse de tous ceux qui cherchent le secret de I’autorité dans les
gualités substantielles de la chose faisant autorité, le modele de la potentia multitudinis
indique donc la direction opposée de tous les contributeurs a 1’affect commun — en derniére
anayse: la multitude. Faire autorité est une certaine fagon d’affecter les individus. La seule
guestion a poser a cette autorité est donc de savoir d’ou elle a tiré ce pouvoir d’affecter. Et la
réponse de I’immanence est: en derniere analyse de la multitude seulement car, dans la
catégorie spéciale du pouvoir d’affecter rous, il N’y a pas d’autre « joueur » qu’elle, il n’y a
rien d’autre que ses auto-affections. On voit combien le schéma présenté dans le Traité
politiqgue S’avére d’une généralité bien plus ample que sa seule application particuliére a la
genese de I’Etat. En effet, le modéle de la potentia multitudinis propose une théorie générale
des normes et du « valoir ». Sous ses déclinaisons appropriées, il s’offre a rendre compte du
valoir des valeurs morales, de la force du droit, de la souveraineté de I’Etat, de la norme
monétaire, de ’autorité des docteurs et de toutes les formes du capital symbolique, tous faits
normatifs soutenus par la puissance de la multitude d’ou toutes ces normes tirent leur force

d’affecter en tant que normes.

% Durkheim, op. cit., p. 301.



14

Les institutions comme auto-affections médiates de la multitude, les pouvoirs
comme captations de sa puissance

Lavariété des objets susceptibles de faire norme évoqués a I’instant, les degrés divers de
leur sophistication institutionnelle laisse pourtant entrevoir les limites d’'un modéle de la
potentia mutitudinis QUi S’en tiendrait a ses seules manifestations immanentes immédiates.
Tout change en effet dés lors que la puissance de la multitude au lieu de produire un affect
commun immédiat s’exprime dans une construction institutionnelle. Telle n’est pas a priori la
fatalité de toute auto-affection de la multitude, mais tel en est le prolongement fréquent.
L’affect commun des moeurs n’a pas en principe besoin de parachévement institutionnel pour
fairevaloir son « valoir »... et pourtant il n’est pas fortuit de le retrouver porté par des Eglises
ou des Etats. On comprend aisément que la maitrise pratique de la violence impose a 1’Etat
une concentration de moyens qui n’admet pas d’autre forme qu’institutionnelle — et constitue
d’ailleurs déja en soi une forme institutionnelle. L’argument « logistique », dont on pressent
d’ailleurs combien I’institution « Eglise » n’en est pas a priori justiciable, ne saurait pourtant
masquer un ressort sans doute autrement puissant de I’inscription institutionnelle de la
potentia multitudinis . le ressort de la captation. Sur un mode moins inintentionnel que
I’homme charismatique, traversé sans 1’avoir voulu de la puissance de la multitude, certains
individus ont plus ou moins confusément conscience de 1’énorme surplus de puissance
susceptible d’étre ajouté a leur puissance individuelle propre. On ne saurait de 1a conclure que
ces individus se font stratégiquement les démiurges de la potentia multitudinis — celle-ci nait
d’une affectabilité commune qu’il n’est au pouvoir de personne de créer ex nihilo. Il est en
revanche mieux fondé de leur préter un talent d’opportunistes et de captateurs, ¢’est-a-dire un
certain sens du placement qui les conduit a s’insérer dans la circulation de la potentia
multitudinis en ce nceud stratégique qui précéde sa précipitation, et leur permet alors, de
simples intercalaires, d’en apparaitre comme la source. Le monarque n’est qu’un effet
intermédiaire de la potentia multitudinis, un point de passage de sa circulation, un inséré dans
le cycle ascendant-descendant de I’auto-affection de la multitude, et pourtant, au regard de
I’expérience commune, c’est du monarque que fombe la potentia multitudinis, ergo, conclut
I’imagination des affectés, c’est de lui qu’elle procede. Persuadés que le souverain les affecte
de sa propre puissance, les sujets ont perdu de vue gu’ils s’auto-affectent de la leur
collectivement. Que le souverain ne soit qu’intermédiaire dans la circulation de 1’auto-
affection alors méme qu’il ne cesse d’apparaitre a la conscience commune comme une

puissance propre et surplombante, c’est bien ce que le Traité politique S’ obstine a dévoiler en



15

un rappel constant a I’immanence : « Le droit de [I’Etat, ou droit du souverain, n’est rien
d’autre que le droit de nature lui-méme, déterminé par la puissance non de chacun mais de la
multitude lorsqu’elle est conduite comme par une seule ame »2. Mais, prétant au souverain ce
qui N’est pas autre chose que leur potentia quatenus multitudo, les sujets le revétent par la
d’une puissance hors du commun et le dotent, par cette attribution méme, de ce qu’il convient
de nommer le pouvoir.

Le pouvoir est I’effet d’une auto-affection, mais médiate, de la multitude, C’est-a-dire
d’une captation de potentia multitudinis par celui qui « |I’exerce » et d’une incapacité de ceux
sur qui il Sexerce a s’en reconnaitre comme la véritable origine. Comme le note
lapidairement Alexandre Matheron, «le pouvoir politique est la confiscation par les
dirigeants de la puissance collective de leurs sujets »*. Le pouvoir nait donc avec la
médiation, €t |’auto-affection de la multitude prend un caractére médiat au moment ou la
puissance de la multitude transite par un intercalaire en qui S’en réalise la concentration avant
gu’elle ne se redéverse sur ceux qui sont en fait ses producteurs — et sont maintenant devenus
ses sujets. La multitude vivait déja ses auto-affections immédiates dans un rapport de
profonde étrangeté ; que dire quand S’y ajoute la séparation supplémentaire corrélative des
captations institutionnelles — et ceci quel gu’en soit le degré d’incarnation, depuis la figure
d’un Un déclaré surpuissant (le roi), jusqu’aux formes les plus dépersonnalisées (de 1’Etat ou
du droit, par exemple), en passant par tous les alliages des institutions faites hommes.
Durkheim a parfaitement compris que la « pléthore de force » dont se sent envahi 1’orateur
charismatique n’est pas la sienne, mais la foule subjuguée n’en sait rien et croit sa fascination
entierement justifiée par les qualités intrinseéques du grand homme, sans voir un seul instant
gu’il n’est qu'un point de passage dans la circulation de son auto-affection, un simple
intermédiaire et un captateur, lui-méme conscient ou inconscient. On peut aler jusqu’a
prendre au Sérieux que le roi guérisse les écrouelles ou que le guide spirituel fasse a nouveau
marcher les paralytiques, et ceci, faut-il le dire, sans rien accorder aux « pouvoirs
miraculeux » d’un individu intrinséquement hors du commun, mais en N’y voyant — les cas de
charlatanerie patente mis part — que le transit par un médiateur de 1’extraordinaire puissance
de la multitude elle-méme, et 1’opération de son gigantesque pouvoir d’affecter, capable de
produire sur les individus auxquels il S’applique les variations de puissance d’agir les plus
spectaculaires, ici dans la restauration, comme ailleurs le « tabou mortel » des Maoris dans la
destruction. Mauss, dans un moment de parfait « spinozisme appliqué », a donné un cas

2 TP, 111, 2, trad. Ramond, op. cit.
% Matheron, op.cit., 1988, c’est moi qui souligne.



16

d’opération sur les corps de la puissance de la multitude — mais un cas de destruction. Il suffit
d’en inverser le signe pour avoir aussitot une théorie du miracle, ¢’est-a-dire une réduction
immanente du miracle, désormais privé de toutes ses illusions magico-transcendantes. Aupres
des individus convenablement disposés, la foule d’un rassemblement papal sécréte un affect
commun d’unisson d’une intensité bouleversante — celui-la méme d’ailleurs que vise a
reproduire, mais évidemment a une moindre échelle, 1’eucharistie dominicale. Si comme
I’affirme Spinoza, en une définition qui rompt par anticipation avec la future psychologie
« gpiritualiste », un affect est une «variation de la puissance d’agir », c’est-a-dire une
modification ou le corps peut se trouver concerné®, alorsil est d’un affect extraordinairement
intense, comme celui produit par une foule polarisée, de produire une variation
extraordinairement grande de puissance d’agir, pourquoi pas jusqu’au développement ou au
recouvrement insoupconné de capacités corporelles, comme [’attestent certaines guérisons
dites miraculeuses ou bien les sévices cérémoniels que s’auto-infligent certains pénitents et
qui seraient insupportables en toute autre circonstance. En ces états du collectif ou, pour
reprendre les termes mémes de Durkheim, le groupe est « en effervescence », ou les corps-
esprits sont incandescents de I’affect commun, comment les capacités corporelles des sujets
les plus affectables ne se trouveraient-elles pas exceptionnellement rehaussées, au point
d’accomplir des choses si inhabituelles qu’elles sont alors jugées « miraculeuses» ? Mais
C’est que les individus sont 1a sous des cascades de potentia multitudinis, et que ce surcroit de
puissance individuelle ressenti a des degrés divers par chacun n’est pas autre chose qu’un
envahissement de leur personne par la puissance de la multitude, et n’a pas d’autre origine
gue lamultitude en son auto-affection.

Pour les plus lucides et les plus intéressés, on imagine sans peine les immenses
opportunités de récupération qui s’ouvrent alors, non pas tant en vue de I’accroissement de
leurs capacités corporelles mais pour reconvertir ce supplément en pouvoir de domination.
Parmi ceux-ci, engagés plus que d’autres dans les compétitions de puissance du monde social,
qui ne réve d’ajouter la potentia multitudinis a sa propre puissance individuelle, de faire jouer
dans son sens la puissance de la multitude quand elle lui fait I’extraordinaire faveur de passer
par lui ? Sauf a tomber d’emblée dans 1’aveuglement de |’hubris, ces individus qu’on peut
bien nommer des hommes de pouvoir, au sens précis du pouvoir comme captation de potentia
multitudinis, ont confusément conscience de n’étre pour rien dans la production de puissance

de la multitude qui, son nom I’indique, n’appartient... qu’a la multitude. Certes, les hommes

3! Pour une classification des affects par leurs effets, en affects physiques, psychiques et psycho-physiques, voir
Chanta Jaquet, L 'unité du corps et de ’esprit. Affects, actions et passions chez Spinoza, Quadrige, PUF, 2004.



17

de pouvoir ne sont pas entiérement passifs dans 1’attente du moment ou le courant de potentia
multitudinis pourrait passer par eux. IIs ont méme — logiquement — développé un savoir
pratique de |la captation, une métis de larécupération, qui s’efforce d’anticiper les circulations
de potentia multitudinis, de prévoir ses points d’investissement et Ses moments de
rebroussement — sur quoi |’affect commun va-t-il se cristalliser, quand va-t-il S’en retirer ?—,
qui S’interroge sur les moyens d’en détourner les flux, de les attirer a soi ou de se rendre a
eux, bref un art du placement puisqu’il s’agit fondamentalement de s ‘intercaler. Toutes les
formes contemporaines du marketing, économique, politique ou éditorial, relévent
typiguement de ces arts pratiques de la captation, sorte de phronesis de I’affect commun
gu’on tente de faire « jouer » dans le « bon » sens, et ceci laisse peut-étre entrevoir combien
les modeéles abstraits de la potentia multitudinis pourraient trouver a s’appliquer sur les objets
les plus actuels du monde social. Mais cet art ne peut jouer qu’a la marge avec des forces qui
S’engendrent par ailleurs et hors de toute initiative individuelle. Le potentat n’est en rien le
démiurge de sa puissance, toute d’emprunt —il n’est qu’un opportuniste. C’est pourquoi
abattre I’homme de pouvoir n’dte en rien les structures du pouvoir’?, structures de la
verticalité « intermédiée », ou « instrumentée », si I’on peut nommer ainsi 1’auto-affection
médiate de la multitude, |a potentia multitudinis captée. Les auto-affections immédiates de la
multitude engendraient /’élévation et la verticalité comme prime structure sociale ; les auto-
affections médiates lui ajoutent son premier degré de complexification comme verticalité
désormais intermédiée. Par 1a elles donnent naissance a [’ordre institutionnel.
L institutionnalisation est en effet le nom de cette médiation, quand bien méme la capture est
le fait d’un seul homme dépourvu de tout appareil apparent. Car la médiation, le transit,
congtituent en soi une forme institutionnelle, a vrai dire ils sont méme la forme
ingtitutionnelle, entendre : I’institutionnel formel, le schéma le plus fondamental et le plus
abstrait de toute ingtitution, tel gu’il se trouvera actualisé et décliné in concreto par toute

institution.

Architectonique des institutions

La capture fait définitivement sortir la multitude de D’auto-affection immédiate.
Désormais, il n’y aura plus que des auto-affections médiates. Pas seulement parce que le
captateur mis a bas, demeure la structure de la capture et que se pressent aussitot de nouveaux

candidats pour occuper la place. Mais parce que I’ordre institutionnel se met a proliférer

% Comme lerappelle TP, V, 7 a propos du tyran et de la tyrannie.



18

irréversiblement. En effet les auto-affections médiates — alias maintenant les institutions —
S’engendrent d’autant plus aisément qu’elles s’appuient les unes sur les autres. Une nouvelle
capture s’étaye sur les anciennes, une nouvelle institution mobilise les acquis consolidés des
captations antérieures de potentia multitudinis. Ce phénoméne d’engendrement auto-
catalytiqgue des ingtitutions est, la encore, sans doute plus repérable dans les états
d’institutionnalisation du collectif les plus frustes, ou précisément les mécanismes de la
production institutionnelle sont encore élémentaires et, partant, plus visibles. Spinoza en
donne peut-étre 1’exemple canonique au travers de ’articulation du théologico-politique. Le
magico-religieux est peut-étre 1’une des toutes premicres auto-affections immédiates de la
multitude. Son premier affect commun est de crainte superstitieuse. Comme toute auto-
affection immédiate, celle-Ci n’a en soi besoin d’aucune institution pour opérer. Il lui en
¢cherra pourtant une — sans surprise tant il y a a exploiter dans cet affect de crainte pour des
hommes de pouvoir. Sur I’affect superstiticux, les Eglises prospéreront, et avec elles tout
I’ordre du théologique institutionnalisé. A rebours d’une lecture étroite et « isolée » du Traité
politiqgue qui, de prime abord, semble en effet assez largement faire I’impasse sur cette
guestion — sans doute parce gu’elle a été abondamment abordée dans le Traité théologico-
politiqgue— il est tentant de considérer que Spinoza semble trés généralement accorder au
magico-religieux une sorte d’antériorité dans 1’ordre des auto-affections de la multitude. S’il
est permis d’avoir cette impression, c’est notamment pour la fréquence des incidentes qui
exposent le jeu du théologico-politique dans une articulation hiérarchique ou c’est le plus
souvent le politique qui puise dans la ressource du théologique institutionnalisé. Ainsi au
chapitre XVIlI du Traité théologico-politique . « Les rois qui avaient jadis usurpé la
souveraineté se sont efforcés, pour assurer leur sécurité, de faire croire que leur race était
issue des dieux immortels. Car ils pensaient que, du moment que leurs sujets et tous les
autres hommes ne les regarderaient pas comme des égaux mais les croiraient des dieux, ils
supporteraient plus volontiers leur gouvernement »>. Les plus lucides des potentats ont donc
hautement conscience de I’immensité de la force charri¢e par le grand courant préexistant de
la potentia multitudinis en son affect commun superstitieux, et des profits qu’ils peuvent tirer
d’exploiter cette formidable ressource : « Alexandre voulut étre salué comme fils de Jupiter ;
il semble I'avoir fait, non par orgueil, mais en homme avisé »>*. Et Spinoza de citer Quinte-
Curce rapportant le propos d’Alexandre : « [Jupiter] m’a offert le titre de fils ; [’accepter ne

fut pas nuisible a l’exécution de nos entreprises ». || faut rapprocher ces citations du Traité

BTTP, op. cit., chap. XVII, p. 543.
3TTP, XVII, 6.



19

théologico-politique d’une autre, tirée cette fois de I’Appendice d’Ethique | ou I’entreprise de
la démystification spinoziste se donne 1’une de ses expressions les plus explosives : « celui
qui cherche les vraies causes des miracles et s efforce de comprendre les choses naturelles en
savant [...] est souvent considéré et désigné comme hérétique et impie par ceux-la que le
vulgaire adore comme interprete de la Nature et des Dieux. Car ils savent que, l’ignorance
supprimée, disparait aussi cet étonnement stupide, c’est-a-dire leur unique argument et
['unique moyen qu’ils aient de défendre leur autorité ». Si le rapprochement S’impose ¢’est
parce que l’autorité engendre I’autorité, parce que cette autorité-la, théologique, servira
idéalement une autre, politique, €t parce qu’asseoir son pouvoir en se faisant saluer « comme
fils de Jupiter » suppose en effet déja la, et bien établi, le culte de Jupiter.

Selon un schéma trés comparable, il est possible de montrer comment les institutions
monétaires s’édifieront a leur tour en s’appuyant sur les institutions politiques. Par un
paralélisme frappant, et qui atteste en soi la généralit¢é du modéle de genése de I’Etat tel
gu’Alexandre Matheron 1’a entiérement explicité, 1’émergence de 1’institution monétaire peut
étre conceptuellement décomposée en deux temps, et plus exactement en les mémes deux
temps qui président 4 la naissance de I’état civil®™. Car loin d’étre un objet distinguable par
des propriétés substantielles exceptionnelles, la monnaie est un objet quelconque, mais
reconnu comme représentant ultime de la richesse par la seule polarisation de 1’opinion.
Chacun en effet tente d’identifier le bien particulier le plus largement accepté dans I’échange,
et donc le plus susceptible de faire contrepartie. Détenir la plus grande quantité de ce bien
particulier est I’assurance de pouvoir accéder a tous les autres biens désirés pour faire face
aux aéas de la reproduction matérielle —ou pour satisfaire les pulsions d’accumulation
ostentatoire. Mais chacun cherchant par devers lui, qui plus est dans une grande incertitude, a
identifier ce « bien particulier », rien ne garantit a priori que S’accorderont les multiples
conjectures individuelles; et ceci d’autant moins que, par ailleurs, les plus opportunistes
S’efforcent activement de promouvoir leur bien propre —celui dont ils maitrisent la
production! — comme le représentant de la richesse. On peut alors montrer par quelle
dynamique collective, mélant mimétisme suiviste et luttes d’imposition, s’opére la
convergence sur un bien élu, alors tenu pour I’équivalent général®. Cette élection est

corrélative de la formation d’un affect commun. L’affect commun monétaire pourrait en

% vVoir Frédéric Lordon et André Orléan (2007), « Genése de I’Etat et genése de la monnaie : le modéle de la
potentia multitudinis », in Y. Citton et F. Lordon (eds), Spinoza et les sciences sociales, Editions Amsterdam, a
paraitre, également disponible a : http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regul ation/wp/document/RR_serieM F_2006-
1.pdf.

% \/oir Lordon et Orléan (2007), op. cit.


http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regulation/wp/document/RR_serieMF_2006-

20

principe étre pensé comme une auto-affection immédiate de la multitude. Or, parmi les
prétendants a 1’imposition de leur signe comme signe monétaire, I’Etat est sans doute le
mieux placé et ceci parce que 1’affect commun politique déja constitué¢ autour de la figure du
souverain constitue en soi un point focal suffisamment saillant pour attirer a lui la
convergence de I’affect commun monétaire en cours de formation : il est d’autant plus facile
de se rassembler autour de la devise frappée a I’effigic du souverain qu’autour de lui un
rassemblement précédent, politique, s’est déja opéré. C’est pourquoi la plupart du temps, et
bien qu’il n’y ait la aucune nécessité théorique a priori, la communauté monétaire coincide
avec la communauté politique. Le chemin déja frayé par la potentia multitudinis politique, la
potentia multitudinis monétaire 1’empruntera donc a son tour, et d’autant plus facilement.

Le politique S’appuie sur le théologique et le monétaire s’appuie sur le politique. Des
auto-affections, qui pourraient étre immédiates, en fait naissent médiates. Il en est ainsi car
dans toute manifestation spécifique de la potentia multidinis il y a le principe générique de
[’autorité, du « valoir ». Ceci ne signifie pas que n’importe quelle autorité puisse s’appuyer
sur n’importe quelle autre, et ceci d’autant moins que la différenciation ultérieure des sphéres
de pratiques va en démultiplier les types et en complexifier les rapports — souvent méme les
mettre en conflit: autorité ecclésiastique contre autorité philosophique, autorité politique
contre autorité scientifique, etc. Mais le réseau des institutions va devenir suffisamment dense
pour gue chacune puisse y trouver appui d’une certaine sorte et, de fait, aucune n’émerge ou
ne fonctionne qu’elle ne soit appuyée sur une ou plusieurs autres. Ainsi par exemple, la
morale gu’on pourrait parfaitement concevoir en principe sur le mode d’une auto-affection
immédiate de la multitude, les comportements « droits» étant garantis par le seul
entrecroisement des regards de tous sur chacun, la morale, donc, n’est en pratique acquise et
rendue opératoire qu’au travers d’une grande variété de formes institutionnelles et d’autorités
déja établies : I’église, 1’école et bien sir la famille, dont il est intéressant de noter que s’y
rejoignent Durkheim, qui y voit « le séminaire de la société », et Spinoza qui insiste déja sur
la profondeur des plis formés lors de la prime éducation®’. De méme |’autorité de 1’orateur
charismatique pourrait fort bien étre congue a partir des seules interactions « planesy,
composant les effets qu’il produit sur les autres et que les autres produisent sur moi, et que
nous lui produisons en retour, C’est-a-dire que tous produisent sur tous dans I’écho d’une
boucle récursive ou, ici, s’engendre 1’affect commun de ’auto-affection charismatique. Celle-

ci, cependant, est le plus souvent I’effet d’un charisme d’institution, appuyé sur des titres, des

STE, 111, déf. des affects, 27, expl.



21

grades, ou des statuts déja établis, déja reconnus, c’est-a-dire sur autant de ressources
ingtitutionnelles déja constituées. L’orateur est autorisé et fait autorité car il a, au moins en
partie, hérité des autorisations et de 1’autorité d’une institution déja la — I"université, la curie,
I’académie, le parti, etc. Ainsi les institutions ne s’ajoutent pas les unes aux autres sur le mode
de la smple juxtaposition ; elles S’emboitent et s’étayent sur le mode d’une architectonique,
qui complexifie sans cesse les circulations de potentia multitudinis et en alonge les degrés de

médiation.

Les auto-affections immédiates de la multitude : une fiction pour « genéses
conceptuelles »

De fait, la structure sociae de la verticalité « intermédiée » marque le franchissement
d’un seuil irréversible, a partir duquel 1’ordre institutionnel va proliférer selon un processus
auto-catalytique. Les verticalités secondaires vont S’engendrer des verticalités primaires, puis
surtout les unes des autres. En fait C’est cette distinction méme du « primaire» et du
«secondaire » qui devrait étre sérieusement mise en question dés lors qu’il s’agirait de
dénoter par ces termes des rapports d’antériorité historique, la ou il n’y a au mieux que des
rapports d’antériorité conceptuelle —en d’autres termes il faut sans doute déconseiller, et
méme décourager, 1’improbable exercice qui consisterait a remonter « aux origines de
I’histoire » pour espérer y retrouver la multitude nue et tenter de savoir quelles auto-affections
immédiates elle S’est données « en premier » — superstitieuses ? morales ? politiques ? — dont
les auto-affections médiates auraient procédé en suivant. Au moment de parler du monde
social tel qu’il est, il faut de toute fagon oublier les auto-affections immédiates de la
multitude. Le plan originel n’est plus la et depuis trés longtemps — en fait méme il n’a jamais
existé. C’est pourquoi, par parenthéses, il faut sans doute y regarder a deux fois avant de céder
a la métaphore tardienne, séduisante mais probablement captieuse, de la « Société-cerveau ».
La société n’est pas un cerveau car, sous réserve d’étre contredit par le dernier état de la
neurobiologie, le cerveau ne présente pas le méme type de structuration verticale-
architectonique que I’ordre social-institutionnel. Certes les interactions « individuelles » —
neuronales — sont typiquement productrices de « propriétés émergentes » qui ont tout d’un
effet de potentia multitudinis. Pour autant, et en réitérant la réserve précédente, il ne semble
pas acquis que le cerveau soit auto-organisé en structures verticales, conformant les
interactions neuronales selon des rapports qui Seraient les équivalents fonctionnels de
rapports sociaux. Au contraire, la masse neuronal e semble plus proche du plan de la multitude

libre — celui-la méme qu’un regard réaliste sur le monde social doit abandonner pour le



22

modele vertical-architectonique. La ou la société ne connait que les auto-affections médiates,
le fonctionnement cérébral reste entiérement dans le régime des auto-affections immédiates.
Si le cerveau peut étre dit « structuré » il ne 1’est donc sans doute pas comme une société — en
tout cas la charge de la preuve incombe a ceux qui voudraient soutenir le contraire, et elle
promet de n’avoir rien d’évident.

Quoi gu’il en soit, a 1’étage social, I’auto-affection immédiate de la multitude est une
fiction, utile aux seules fins d’un engendrement conceptuel des ingtitutions, mais en aucun cas
a la reconstitution de leur genése historique. Car I’histoire est le domaine de la verticalité
toujours déja la. Le plan des auto-affections immédiates ne convient qu’a I’expérience de
pensée trés particuliere des «états de nature » et de leur «sortie». Mais pourquoi
S’encombrer d’un tel exercice s’il est dépourvu de toute pertinence historique ? Parce que la
genése conceptuelle seule peut remettre au jour les mécanismes fondamentaux de la
production des institutions, enfouis sous le fatras des déterminations historiques; CesS
mécanismes qui peuvent d’ailleurs soudainement accéder a la pertinence historique lorsque
I’institution connait une crise majeure et que sa renaissance montre alors, mais in situ, €t trés
observable, |’opération des forces élémentaires. On dira que la ruine compléete de la forme
Etat, ou de lamorale ne sont pas des événements fréquents. Cela est vrai, mais plus la crise est
profonde —et il en est de profondes— plus I’élémentaire affleure de nouveau, et plus
I’observation redevient possible. Il est méme des institutions, et pas des moindres, qui, elles,
ont connu, et connaitront sans doute encore, les derniers degrés de la destruction. Parmi elles,
par exemple, la monnaie, qu’il n’était pas fortuit d’évoquer, a offert dans | histoire, et méme
dans une histoire récente et documentée — qu’on pense par exemple a 1’hyperinflation
allemande des années 20°® — le spectacle d’effondrements totaux et de renaissances intégrales.
En ces circonstances — il est vrai exceptionnelles—, et en ces circonstances seulement, les
artifices purificateurs de la genése conceptuelle s’éclairent d’un réalisme nouveau et peuvent
faire voir une utilit¢ que les «temps ordinaires» semblent lui dénier totalement —

«semblent » seulement car pour enfouieS et Méconnaissables qu’elles soient, les forces
¢lémentaires mises en évidence par la genése conceptuelle N’en sont pas moins réellement a
I’ceuvre dans les institutions « en régime ».

Dans la société constituée, telle qu’elle est et a toujours été, il n’est donc pas une

interaction qui n’ait lieu au filtre d’une multiplicité d’institutions déja 1a, pas une influence

qui ne chemine au travers d’un milieu institutionnel. L’interindividuel n’existe pas dés lors

% \Voir André Orléan, « Crise de la souveraineté et crise de la monnaie : I’hyperinflation allemande des années
1920 » in BrunoThéret (éd.), La monnaie dévoilée par ses crises, Paris, Editions de I’EHESS, a paraitre, 2007.



23

gu’il voudrait étre congu comme radicalement hors social. Méme entre deux amis les plus
reclus du monde, il y ale rapport social d’amitié, et C’est une forme institutionnelle. Il n’y a
pas d’interaction «libre», il n’y a que des rapports sociaux. Ou si ’on veut considérer
guelque chose comme des interactions il faut n’y voir que les actualisations phénoménales de
rapports sociaux. Entre un professeur et son éléve, 1’interaction observable actualise le rapport
magistral, entre un employeur et un employé, le rapport salarial, entre deux marchands le
rapport monétaire, etc. Il est alors temps de revoir, sous cette perspective, le statut véritable de
la proposition 27 d’Ethique |11, proposition centrale dans la théorie spinoziste de la vie
passionnelle... et pourtant sans aucun corrélat empirique. La pure imitation telle qu’elle est
peinte en cette proposition, influence interpersonnelle absolument bilatérale, n existe pas. Et
pourtant il est nécessaire d’en passer par elle afin de déployer progressivement et
méthodiquement, selon 1’ordre dd, en I’espéce « I’ordre géométrique », la construction des
affects, depuis les abstraits élémentaires jusqu’aux complexes concrets, ceux qui se donneront
a voir dans le monde « réel ». La proposition 27 d’Ethique 111 est donc indispensable parce
gu’elle est tout a fait adéquate a 1’exercice de la genese conceptuelle, tel qu’Alexandre
Matheron I’a canoniquement illustré a propos de I’Etat —non d’ailleurs sans en marquer
fortement toutes les particularités de statut —, et tel qu’on peut le reproduire a propos de la
monnaie. Le caractere souvent empiriquement absurde des €tats de nature considérés dans ces
différents cas devrait en lui-méme suffire a indiquer 1’usage spécial qui en est fait, et surtout
leur absolue hétérogénéité a toute entreprise historiographique. Ainsi « |’état de nature
marchand » considéré en vue de la genése (conceptuelle) de la monnaie™ est supposé déja
pourvu de toutes les institutions ayant suffisamment abaissé le niveau de violence pour
autoriser le déroulement de transactions économiques. Le lecteur pourra donc bien s’exclamer
gue cet état de nature la est d’un « irréalisme » flagrant — maisil n’est pas certain que ce soit
la le type méme de la remarque perspicace... C’est qu’on ne saurait davantage méjuger un
« état de nature » qu’en lui appliquant des critéres qui ne sont pas les siens. Car, d'une part, il
doit étre regardé comme une construction, envisagée en fonction d’une certaine finalité
conceptuelle; une construction qui, d’autre part, consiste —et C’est le but méme de la
manceuvre — en cette chose nécessairement bizarre qu’on pourrait décrire comme « la Société
moins I’institution qu’on se donne pour but d’engendrer ». Peut-on avouer plus explicitement

le renoncement a toute ambition historiographique-réaliste ?

¥ Lordon et Orléan (2007), op. cit.



24

Il faudrait évidemment plus de temps pour étre vraiment convaincant a propos de cette
méthode des genéses conceptuelles, dont le rapport trés spécial avec la réalité sociale-
historique atout pour étre déconcertant. L’évoquer ici n’a pas d’autre finalité que d’assigner a
ce registre la notion « d’auto-affection immédiate », bonne pour les « états de nature » mais
impropres aux états institutionnels, c’est-a-dire a la société « réelle », et pourtant utile a
conserver car elle est le fond ultime de I’immanence. Quand la société s’est développée au
point d’atteindre de trés hauts degrés de complexité et d’enchevétrement institutionnels,
I’auto-affection immédiate, pour s distante qu’elle soit devenue, est la pour rappeler qu’en
définitive, c’est toujours la potentia multitudinis, immanente en derniére analyse, qui est a
I’ccuvre pour affecter les individus, et ceci quand bien méme ne cesse de s’épaissir le milieu
de ses médiations et de ses filtrations institutionnelles. Parce qu’elle est la figure pure de
I’immanence, parce qu’elle est immanente en premiere analyse, |’auto-affection immédiate
est le référent auquel rapporter toute auto-affection, méme la plus médiate, pour en rappeler

I’immanence en derniére analyse.

La légitimité, ou les illusions de la transcendance

Il faut avoir effectué tout ce détour, et notamment avoir pergu cette sorte d’« étirement »
de I’immanence au travers du milieu institutionnel pour envisager de porter un autre regard
sur cette qualité mystérieuse que la plupart des théories contemporaines des institutions
sociales, apres la théorie politique, considérent sous le nom de « Iégitimité ». Quel effet lui
attribuer en propre s’il est acquis que la force qui tient les individus a leurs renoncements
ingtitutionnels n’est autre que la potentia multitudinis immanente médiate ? L’obscurité
intrinseque du concept était en soi problématique, mais elle pourrait cesser de 1’étre si 1’on
constate également... sa superfluité : il devient possible de S’en débarrasser sans perte ! Et
pourtant la ténacité méme de cette idée de « Iégitimité », les difficultés que semble d’abord
créer son abandon, en dépit méme du constat de son inutilité, le colit de renoncer a ce qui
N’est en définitive qu’une facilit¢ langagiere, mais une facilit¢ tout de méme, donc un
attracteur, toutes ces petites réticences a se priver de dire que « telle institution est [égitime »,
sont les symptomes d’une fixation qui mérite en soi d’€tre analysée. « Toutes les idées [Méme
inadéquates] sont vraies en tant qu’on les rapporte a Dieu » rappelle la proposition 32
d’Ethique 11, d’ou Spinoza tire que « les idées inadéquates et confuses s enchainent avec la

méme nécessité que les idées adéquates, ¢’est-d-dire claires et distinctes »*°. Quelle est donc

WOE 1, 36.



25

lanécessité opérant derricre 1’idée de 1égitimité et d’ou lui vient sa force de persévérer en tant
gue production de I’esprit ? On pourrait dire, en empruntant a Deleuze, qu’a distance aussi
bien des origines que des fins derniéres, la quéte des « premiers temps» et 1’eschatologie
¢galement récusées, I’immanence comme méthode de penser consiste a « partir du milieu » —
or lemilieu, C’est I’expérience. Catégorie centrale du spinozisme, comme 1’a souligné Pierre-
Francois Moreau™, I’expérience est expérience de ce qui affecte concrétement — elle est auss
le fondement de la théorie spinoziste de la connaissance « spontanée », connaissance du
premier genre®, vouée aux «idées confuses »*. Pour étre, non plus maniée comme un
principe explicatif (qui N’explique rien), mais adéquatement comprise, c¢’est-a-dire saisie dans
le principe de son engendrement, I’idée de 1égitimité doit donc étre rapportée a 1’expérience
caractéristique que font les hommes quand ils sont pris dans les rapports institutionnels. Or
sous [’imperium de I’institution, les hommes font I’expérience du renoncement au plein
exercice de leur droit naturel, et surtout de la puissance qui le leur impose.

S’il y a bien matiére a parler de « puissance des institutions », ¢’est parce que, d’une
part, la puissance se définit trés généralement comme pouvoir d’affecter, et parce que, d’autre
part, il est tout a fait incontestable que pour tout individu, étre pris dans un rapport
ingtitutionnel « lui fait quelque chose ». L’institution est une puissance car I’institution affecte
ses sujets, elle leur impose une expérience d’un certain type. Elle les effraye ou elle les
réjouit, les dissuade ou les encourage, et ce complexe des affects institutionnels, mélant dans
des proportions variables crainte et espoir, tristesse et joie, est I’effet méme de la puissance
ingtitutionnelle. Comme toute expérience, celle-Ci détermine aussitét une production
spontanée de I’esprit, mais au ras des affects éprouvés : « chacun juge ou estime selon ses
affects ce qui est bien et ce qui est mal [...] chacun, d’aprés ses propres affects juge qu 'une
chose est bonne ou mauvaise, utile ou inutile »**. Ce que les individus pensent de I’institution,
ils I’élaborent donc au voisinage de leur affect institutionnel. Entiérement sous 1’empire des
affects, qui font jauge, la connaissance spontanée en dit alors au moins autant sur la
consgtitution du corps percevant et affecté que sur I’objet pergu et affectant — « les idées des
affections du corps humain enveloppent en effet aussi bien la nature des corps extérieurs que
celle du corps humain lui-méme »*. C’est pourquoi la connaissance formée d’aprés les

affects, en général, et d’apres les affects institutionnels en particulier, consiste nécessairement

“ Pierre-Frangois Moreau, Spinoza, [’expérience et I’éternité, PUF, Epiméthée, 1994.
“2E, 11, 40, scolie 2.

“E I, 28.

“E, 111, 39, scolie.

“E, 11,28, dém.



26

en idées qui « ne sont pas claires et distinctes, mais confuses »™. Et en effet, la capacité
d’éprouver du corps individuel soumis au rapport institutionnel co-déterminant son idée de
I’institution, cette idée demeure tout entiére en orbite de I’expérience de la force particuliére
qui fait renoncer et normalise. Au voisinage immédiat de 1’affection institutionnelle, la
connaissance du premier genre est obnubilée par I’effet et incapable de saisir la cause. Si, en
derniére analyse, la potentia multitudinis est e principe méme de ['imperium institutionnel, la
connaissance qu’en forment les sujets demeure bornée par ce qu’ils en éprouvent, a savoir sa
« précipitation », le moment descendant — qui est le moment proprement affectant — de la
dynamique ascendante-descendante. Les hommes vivent déja sur le mode de la séparation et
de I’étrangeté les auto-affections immédiates de la multitude, a priori les plus « ssimples » et
les plus aisément (ou les moins malaisément) reconnaissables. Comment ne seraient-ils pas, a
fortiori, trés ignorants de leur propre puissance guatenus multitudo lorsqu’elle s’exprime en
auto-affections médiates du corps social, plus encore quand celles-ci atteignent les degrés de
médiation élevés d’une architectonique institutionnelle hautement développée ?

Parce qu’ils jugent et pensent au voisinage de leurs affects, c’est-a-dire sous |I’empire
immédiat d’effets de puissance Séparés de leurs causes, les sujets des rapports institutionnels
se forment nécessairement une idée inadéquate et tronquée, « confuse et mutilée »*', des
ingtitutions qui, en fait auto-affections du corps social, sont néanmoins pergues comme
hétéro-affections des individus, et ceci par I’effet méme de la troncature et de la mutilation.
Tout « valoir », tout « faire autorité », celui de la morale comme celui de 1’Etat, celui de la
monnaie comme celui du charisme, N’est jamais pensé qu’a partir de ce que les individus en
éprouvent, a savoir I’affect commun. La mutilation propre a ces idées inadéquates consiste
précisément en ’incapacité de la « pensée par affects » a sortir de 1’orbite des affections,
C’est-a-dire des effets, deés lors séparés de leurs causes. L’idée de légitimité est issue de cette
Séparation, et « [égitimité » est le nom donné a une affection institutionnelle coupée de ce qui
la produit vraiment. Engendrée dans ces conditions, elle a tout d’une qualité occulte. En
attestent indirectement les errements sans fin auxquels donnent lieu les tentatives de la définir,
tels qu’ils la laissent a 1’état de fluide passablement mystérieux, d’efficace institutionnelle
sans principe. Comme toute connaissance du premier genre, lalégitimité est une connaissance
« d’interface », produite au contact d’une puissance affectante et d’un corps affecté, par
conséquent prise dans cette localité et sans « profondeur de champ » aucune. Des deux

mouvements, ascendant et descendant, de la potentia multitudinis, 1es individus ne forment

®E 1,28
4TE 11, 35.



27

des idées qu’a propos du second car le second est celui qui les affecte. La précipitation sur
eux de I’affect commun les touche, mais ils n’ont conscience ni de sa composition ni de sa
condensation. Ce qui me fait me soumettre a la norme du signe élu monnaie, c¢’est d’éprouver
laforce de I’affect commun qui en produit I’adoption. De méme 1’autorité que je reconnais au
locuteur charismatique est entierement issue de 1’effet que nous éprouvons tous. Mais dans
tous les cas, ma connaissance spontanée n’ira pas au-dela de mon obsequium institutionnel,
C’est-a-dire de la résultante d’affects qui me détermine a suivre la norme institutionnelle, a
utiliser la monnaie sans hésiter, a boire les paroles du prophéte ou du docte, & m’incliner
devant la souveraineté de I’Etat. Et comme la nomination des choses est une production
spontanée de I’esprit, comme, au surplus, il est facile, donc tentant, de tenir les solutions
nominales pour des succédanés d’explication, on dira « |égitimité » pour rapporter malgré tout
a une « qualité intrinséque » cet effet en nous de la puissance de la multitude.

« Quand nous regardons le soleil, dit Spinoza en Ethique, |1, 35, scolie, nous
l’imaginons distant d’environ 200 pieds ; [’erreur ici ne consiste pas en cette seule image,
mais en cela que, tandis que nous imaginons, nous ignorons et la vraie distance et la cause de
cette imagination ». Plus encore, poursuit-il, cette erreur résistera a sa rectification rationnelle,
précisément parce qu’elle est I’effet de notre constitution perceptive : « nous n’imaginons pas
le soleil si proche parce que nous ignorons sa vraie distance, mais parce qu’une affection de
notre corps enveloppe l’essence du soleil en tant que le corps lui-méme est affecté par celui-
ci ». Il en vaidentiquement quand les individus regardent les institutions : affectés par le flux
descendant de la potentia multitudinis, ils congoivent alors 1’idée d’une puissance affectante
située « en haut ». En d’autres termes ils forment, ou retrouvent, 1’idée de la transcendance.
Placer « en haut » les puissances institutionnelles n’est pas 1’effet d’un décret intellectuel a
priori mais, une fois de plus, d’une certaine expérience, en 1’occurrence I’expérience d’un
certain rapport de puissances: « en haut » nous plagons les puissances qui nous semblent
incommensurablement supérieures a la notre, et ceci par extension d’expériences antérieures
de rapport de puissances commensurables mais défavorables, dans lesquelles nous avons été
dominés, c’est-a-dire avons eu le dessous, trés littéralement si 1’on considére que la
domination physique demeure I’expérience princeps de toute domination. Comme nous avons
été écrasés, physiquement mis a bas et mis en bas, lors de la rencontre d’une puissance
supérieure a la ndtre, toute puissance trés supérieure a la nétre ne peut étre nécessairement
imaginée que Située « en haut », « trés haut ». Le «trés haut » d’un rapport de puissances
incommensurables est ’autre nom de la transcendance. Or incommensurable a notre

puissance d’individu, la puissance de la multitude |’est sans la moindre équivoque. C’est



28

pourquoi, méme dans le monde le plus sécularisé et le plus laicisé, les puissances
institutionnelles ont partie liée avec la transcendance dans I’imagination des hommes. Elles
ont toutes quelque chose de religieux, mais bien sir d’un religieux formel, indépendant de ses
contenus substantiels théologiques, et qui ne renvoie qu’a I’expérience générique de
puissances trés hautes. A leur maniére, confirmant par la une fois de plus cette résonance
particuliére du spinozisme et de I’école francaise de sociologie, Hubert et Mauss ne cernent-
ils pas de trés pres cette idée d’une forme du religieux en laguelle pourront se couler des
contenus tres divers, dont chacun des exemples qu’ils en donnent laisse entrevoir la force de
I’affect commun et la productivité de la potentia multitudinis : « Si les dieux chacun a leur
heure sortent du temple et deviennent profanes, nous voyons par contre des choses humaines
mais sociales, la patrie, la propriété, le travail, la personne humaine, y entrer |'une apres
I'autre »*.

En suivant I’intuition des rapports de puissances incommensurables considérés comme
principe générateur des idées (confuses) de la transcendance, on peut conjecturer que les
premiéres productions de I’imagination religieuse ont probablement a voir avec 1’expérience
des puissances de la nature, elles aussi incommensurables en leur genre. Les spectacles des
grands déchainements de forces naturelles, tempétes, éclairs, aurores boréales, éclipses ou
éruptions, ont tous pour effet de minorer terriblement le mode humain et de lui faire éprouver,
dans la crainte et la douleur, le sentiment du tout-puissant. Les progres des sciences de la terre
ont anéanti en cette maticre les idées inadéquates qui avaient peuplé la nature de puissances
divines — les rectores nature®. Les sciences du monde social n’en sont visiblement pas
encore tout a fait 1a. Non pas — tout de méme ! — gu’elles en soient a imaginer des dieux, mais
elles n’ont pas aussi complétement rompu qu’elles le croient avec les formes de la pensée
religieuse. Tant gu’elle reste collée aux affections institutionnelles, a 1’expérience de la
potentia multitudinis médiate, la légitimité ne peut étre davantage qu’un produit de cette
pensée la, une aura sans cause. Elle est une conscience déformée et transfigurée des auto-
affections immanentes du corps social. Et pourquoi ne pas aler jusgu’au bout de cette
formulation dont les tournures marxistes sont déja perceptibles ? Si le caractére proprement
matérialiste du spinozisme est une question plus complexe qu’il n’y parait™®, son anti-
idéalisme en revanche ne fait pas le moindre doute —on pourrait méme dire son anti-

intellectualisme, non pas évidemment comme détestation de la chose intellectuelle (!) mais

“ Henri Hubert et Marcel Mauss, « Introduction & I’analyse de quelques phénoménes religicux », in Mauss
Marcel, Euvres, t. 1, Les fonctions sociales du sacré, Paris, Editions de Minuit, 1997.
49
E, I, App.
0 \/oir & ce propos Pierre-Frangois Moreau, Problémes du spinozisme, Vrin, 2006, pp.63-69.



29

comme refus d’accorder aux idées elles-mémes le statut d’entités autonomes dotées d’une
efficace propre. La conscience que prennent les hommes de leurs situations et de leurs
rapports est tout entiére formée au travers de I’expérience qu’ils en font — et C’est cela méme
qui les voue a en prendre une conscience confuse. L’expérience ne se réduit certes pas aux
seules conditions matérielles d’existence — mais elle les inclut assurément. Le point important
cependant est ailleurs: parce que I’expérience est limitée, parce qu’elle ne saisit que le bout
des effets, lesidées dont elle est le principe sont nécessairement inadéquates. De la distorsion
imaginaire que les hommes font subir aux rapports ingtitutionnels sur la base de leurs
affections individuelles, et de la conscience altérée qu’ils en prennent alors, on peut dire
gu’elles sont constitutives d’une idéologie. Comme toutes les affirmations du valoir, formées
d’apres I’expérience des puissances trés hautes, la 1égitimité, ¢’est 1’idéologie du divin.

Frédéric Lordon



