Juin 2006

GENESE DE L’ETAT ET GENESE DE LA MONNAIE :
LE MODELE DE LA POTENTIA MULTITUDINIS

Frédéric Lordon, André Orléan

RR Working n° 2006-1 Série MF

www.theorie-requlation.org

Association Recherche & Régulation
c/o LEPII-CNRS
Université Pierre Mendés France
1241, rue des Résidences
BP 47 - 38040 Grenoble Cedex 9



GENESE DE L’ETAT ET GENESE DE LA MONNAIE :
LE MODELE DE LA POTENTIA MULTITUDINIS"

Frédéric LORDON?®, André ORLEAN*
Juin 2006

INTRODUCTION

Quand, en décembre 1789, ils émettent les premiers assignats, les révolutionnaires
n’ont pas d’autre intention que d’en faire les titres représentatifs d’avances sur les ventes
futures des biens du clergé qui viennent d’étre confisqués. Pourtant, trés rapidement, les
facilités, trop tentantes, de ces « bons de caisse » vont conduire a une sur-€émission totalement
déconnectée des actifs censés en étre la contrepartie, et méme a leur circulation, non plus
comme titre financier, mais comme « véritable » monnaie, supposée permettre le paiement de
n’importe quelle transaction. Emis par la bien nommée « Caisse de 1’extraordinaire », ces
assignats, forme d’époque de ce qu’on nommera plus tard la « planche a billets », viennent a
point pour soulager les tensions financieres auxquelles se trouve en proie le gouvernement
révolutionnaire. Encore faut-il que les agents les acceptent pour en user dans leurs
transactions courantes, c’est-a-dire qu’ils en reconnaissent le pouvoir libératoire et la « bonne
tenue » monétaire. Mais celle-ci est trop évidemment menacée par la sur-émission patente, et
au fur et a mesure que le volume des assignats en circulation enfle, ceux-ci sont exposés a un
rejet croissant. Or le degré de liberté qu’ils offrent aux finances publiques est vital et le
gouvernement s’acharne a les maintenir comme instrument de paiement. La coercition
parcourra tous les degrés, depuis le cours forcé... jusqu’a la menace de peine de mort pour
quiconque refuserait un paiement en assignats ! Et pourtant rien n’y fera : emportés par un
rejet quasi-unanime, les assignats enregistreront une dépréciation de 97%, jusqu’a ce que le

gouvernement lui-méme se décide a mettre fin a I’expérience.

" A Paraitre in Y. Citton et F. Lordon (éds.), Spinoza et les sciences sociales, Editions Amsterdam, 2007.

$ CNRS, Bureau d’économie théorique et appliquée, frederic.lordon@cegetel.net, site personnel :
http://frederic.lordon.perso.cegetel.net/

£ CNRS, PSE, andre.orlean@ens.fr, site personnel : http://www.pse.ens.fr/orlean/




Nul doute que s’il avait eu connaissance de cet épisode historique, Spinoza y aurait vu
une illustration presque idéale, mais dans I’ordre monétaire, des forces dont il a montré le jeu
dans 1’ordre politique. Qu’est ce que le rejet massif de 1’assignat sinon une forme monétaire
de la sédition, dont Spinoza examine sous quelles conditions elle peut, ailleurs, conduire a
déposer le souverain et a transformer les institutions ? Entre le tyran et les sujets qu’il tente de
maintenir sous son joug comme entre le despote économique et les agents a qui il veut a toute
force imposer une monnaie fondante, s’instaure le méme type de rapports de puissances et
s’ouvre le méme type de questions: de quel coté penchera la balance entre les efforts
d’assujettissement des uns et la rétivité des autres ? Faire ces rapprochements est déja assez
pour indiquer I’intuition directrice de notre travail : les instruments de pensée que Spinoza
fournit dans ses Traités, et tout particulierement dans le Traité politique, pour rendre compte
de la genese, mais aussi de la possible ruine, des institutions de la Cité, sont, par un parallele
frappant, trés susceptibles d’étre mis au travail sur cette autre construction institutionnelle
qu’est la monnaie des sociétés marchandes. C’est donc la méme grammaire de la puissance
qui se décline dans 1’ordre politique comme dans 1’ordre monétaire.

Pour apercevoir la fécondité de ce paralléle, il faut toutefois disposer d’une conception
de la monnaie qui n’est pas exactement celle de I’économie standard... Cette derniére ne veut
y voir qu’un simple instrument, retenu ou rejeté pour ses seules propriétés fonctionnelles.
Notre point de vue est tout autre. La monnaie nous semble un fait éminemment institutionnel.
Bien davantage, dans la monnaie se joue un certain rapport des individus a la totalité sociale.
Ici nait alors la possibilité d’une rencontre inattendue, et pourtant bien réelle, entre tout un
courant d’études monétaires hétérodoxes' et le courant des études politiques spinozistes. Car
d’une part le Traité politique propose en fait une vue de I’émergence et de la crise des
institutions bien plus générale que le seul cas des institutions politiques de la Cité, généralité
qui s’offre a redéploiement dans les ordres institutionnels les plus variés® — celui de la
monnaie notamment. Et d’autre part ce méme Traité politique propose avec l’idée de
« puissance de la multitude » une certaine figure des rapports des parties et du tout dans le
monde social, ou le fait monétaire comme fait communautaire trouve un éclairage

particuliérement intéressant. Ainsi la théorie monétaire, par ce croisement imprévu avec la

" Dont les textes de références sont : Michel Aglietta et André Orléan (1982), La violence de la monnaie, PUF ;
Michel Aglietta et André Orléan (éds.) (1998), La monnaie souveraine, Odile Jacob ; Michel Aglietta et André
Orléan (2002), La monnaie entre violence et confiance, Odile Jacob ; Bruno Théret (éd.) (2006), La monnaie
dévoilée par ses crises, Paris, Editions de I’EHESS, & paraitre.

2 A propos de cet argument de la portée institutionnaliste générale du Traité politique, voir Frédéric Lordon
(2006), « La légitimité n’existe pas. Eléments pour une théorie des institutions », document de travail
Régulation, http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec.html



philosophie de Spinoza, indique-t-elle a sa maniére la parfaite actualit¢ analytique du
spinozisme, qui ne s’offre pas seulement a la reprise proprement philosophique de ses textes,

mais également a la compréhension des objets les plus contemporains du monde social.

I. ETAT ET MONNAIE : ISOMORPHISME DES GENESES

Contrairement a ce que les non spécialistes pourraient étre tentés de supposer, la
monnaie n’occupe qu’une place tout a fait secondaire dans la théorie économique. Il en est
ainsi parce qu’aux yeux des économistes’, la monnaie n’est qu’un voile qu’il importe
d’écarter pour accéder a ce qui constitue I’essentiel, a savoir la valeur des marchandises. Cette
hypothese selon laquelle la commensurabilité des biens trouve son origine dans un principe
objectif, la valeur®, dont I’intelligibilité peut étre pensée sans référence a la monnaie,
antérieurement a elle, est trés profondément ancrée dans la pensée économique. Elle justifie la
possibilité d’une analyse dite « réelle », par opposition a « monétaire », capable de déterminer
les rapports d’échange ainsi que les quantités échangées, indépendamment de la monnaie.
Autrement dit, quand 1’économiste cherche a appréhender théoriquement I’économie
marchande, ¢’est d’abord sous la forme d’une économie de troc qu’il la pense.

L’ approche que nous allons présenter s’oppose radicalement a cette conception en ce
qu’a nos yeux, le rapport monétaire est premier. Il est ce par quoi 1’économie marchande
accede a D’existence. Cette approche est si inhabituelle qu’il convient, avant méme de la
présenter dans toute sa rigueur analytique, d’en faire comprendre la logique d’ensemble. Pour
ce faire, la manicre la plus directe consiste a partir de la thése qui est au fondement des
approches classiques de la valeur: le prix monétaire est un voile qu’il faut écarter pour
accéder a ce qui compte réellement, a la fois pour le théoricien et pour les acteurs de
I’économie, a savoir les rapports réels auxquels s’échangent les marchandises. Autrement dit,
si I’on écrit qu’un lit vaut 500 euros ou qu’une chaise vaut 100 euros, ¢’est pure convention ;
ce qui est essentiel est le fait qu'un lit vaut 5 chaises. En conséquence, le théoricien doit
toujours aller au-dela des prix sans se laisser tromper par « I’illusion monétaire. » C’est ce que

dit Schumpeter : « Non seulement on peut rejeter ce voile (monétaire) chaque fois que nous

? Faire référence aux « économistes » est évidemment une maniére de parler tout a fait approximative.
Cependant, il nous semble qu’on peut définir sans ambiguité une maniére « orthodoxe » de penser 1’économie
qui aujourd’hui domine la discipline et la structure. C’est a elle qu’il est ici fait référence.

* La maniére dont les économistes ont congu la valeur s’est modifiée au cours du temps. A ’origine, domine
I’idée selon laquelle c’est le travail qui est au fondement de la valeur des biens (Smith, Ricardo, Marx).
Aujourd’hui, et cela depuis la révolution marginaliste, ¢’est la notion d’utilité des biens qui prévaut.



analysons les traits fondamentaux du processus économiques, mais il faut le faire, a l'instar
d’un voile qui doit étre oté lorsqu’on veut voir le visage qu’il recouvre. C’est pourquoi les
prix en monnaie doivent céder la place aux taux d’échange des marchandises entre elles qui
sont vraiment la chose importante “derriére” les prix en monnaie’ ».

Or, pour nous, la logique est exactement inverse. Au lieu de voir dans la monnaie, un
instrument conventionnel permettant 1’expression indirecte d’une valeur qui lui préexisterait,
il faut a contrario considérer que monnaie et valeur constituent une seule et méme réalité. La
valeur est tout enti¢re du coté de la monnaie et d’elle seule. Elle n’existe que dans la monnaie.
En conséquence, dans notre perspective, dire que les marchandises valent quelque chose
équivaut a dire qu’elles permettent d’obtenir de la monnaie dans 1’échange. Paraphrasant
Marx®, nous pouvons écrire : « Nous connaissons maintenant la substance de la valeur : ¢ est
la monnaie. Nous connaissons maintenant la mesure de sa quantité : c’est la quantité de
monnaie ». Il ne s’agit donc plus de voir dans le prix monétaire un voile conventionnel qui
demanderait a étre écarté pour accéder a cette grandeur cachée qu’est la valeur des
marchandises. Dans notre approche, tout au contraire, le prix est la réalité premiére au sens ou
la marchandise vaut exactement son prix, c’est-a-dire la quantité¢ de monnaie a laquelle elle
donne acces dans I’échange marchand.

Dire ainsi qu’il n’est pas de valeur substantielle qui commanderait la formation des prix
monétaires et dont ceux-ci n’auraient qu’a tre 1’exact reflet, ¢’est donc rompre avec ’une des
plus anciennes habitudes de pensée de la discipline économique, habitude connue sous le nom
de «théorie(s) de la valeur » (comprendre : de la valeur substantielle), mais aussi, par-la
méme, retrouver I'une des trois grandes « dévalorisations’ » opérées par Spinoza, dont
Deleuze montre qu’elles sont constitutives de sa rupture radicale avec la morale classique :
dévalorisation de la conscience, des passions tristes... et des valeurs ! Cette conjonction
inattendue d’une critique économique de la valeur et d’une critique philosophique de la
morale est en réalité tout sauf fortuite, et il suffit pour s’en rendre compte de lire le scolie de
(E, I1I, 9)*, et surtout d’en apercevoir toute la généralité, c’est-a-dire la capacité a s’ appliquer
aussi bien aux formes matérielles qu’aux formes morales du « bien » : « Nous ne nous
efforcons pas vers quelque objet, nous ne le voulons, ne le poursuivons ni ne le désirons pas

parce qu’il est un bien, mais au contraire nous ne jugeons qu’il est un bien que parce que

> Joseph Schumpeter, Histoire de [ ‘analyse économique, vol. 1, Paris, Gallimard, 1983, p. 389.

® Marx écrit : « Nous connaissons maintenant la substance de la valeur : ¢’est le travail. Nous connaissons
maintenant la mesure de sa quantité : c’est la durée du travail » (Le Capital, Livre 1, sections I a IV, Paris,
Flammarion, coll. « Champs », 1985, p. 45).

" Gilles Deleuze (1981), Spinoza, philosophie pratique, Paris, Editions de Minuit.

¥ Soit Ethique, partie 111, proposition 9, ici dans la traduction de Robert Misrahi, PUF, (1990).



nous nous efforgons vers lui, parce que nous le voulons, le poursuivons et le désirons » (E,
I11, 9, scolie).

C’est bien en effet une subversion radicale qu’opére ce scolie en renversant le lien
traditionnellement établi entre valeur et désir. Loin que le désir se reégle sur des valeurs pré-
¢tablies, ce sont, au contraire, les investissements du désir qui sont instituteurs de la valeur.
Ainsi (E, II1, 9, scolie) donne peut-étre 1’'une des illustrations les plus frappantes de ce qu’est
la perspective spinoziste de I’'immanence : il n’y a que le jeu des désirs (conatus) et leur
pouvoir morphogénétique, et aucune transcendance qui les orienterait « d’en haut ». Il n’y a
pas de valeur déja donnée, il n’y a que des processus de valorisation. Dans I’ordre marchand,
ce jeu des désirs dirigés vers I’acquisition d’objets matériels est organisé par le médium
« monnaie ». C’est ce dont Spinoza a I’intuition en (E, IV, appendice, 28) lorsqu’il écrit :
« l’argent est devenu ce condensé (compendium) de tous les biens ». Et, saisissant ce rapport
intime du désir d’objet avec la monnaie, il ajoute : « c’est pourquoi d’habitude son image
occupe entierement [’esprit du vulgaire, puisqu’on n’imagine plus guere aucune espece de
joie qui ne soit accompagnée de l’idée de |’argent comme cause ». Ce qu’il convient donc de
penser, c’est ce désir de monnaie qui traverse 1’entiéreté du corps social et offre, par ce fait
méme, une base commune de comparaison et d’évaluation a tous les désirs d’objets. C’est sur
ce fait primordial que se construisent les échanges de marchandises. Il est au cceur de notre
problématique.

En résumé, dans notre approche, ce qui est premier est le désir de monnaie, désir que
partagent tous les acteurs marchands et qui fait que chacun d’entre eux est toujours prét a
échanger ce qu’il posséde contre une certaine quantité de monnaie. Autrement dit, 1’échange
ne découle pas de « vraies » valeurs que possederaient en propre les marchandises mais de la
présence d’une monnaie que chacun veut posséder parce que chacun la vénére. Aussi, dans
notre conception, la valeur est-elle tout enticre du c6té de la monnaie. Elle a pour fondement
I’intense attraction que la monnaie exerce sur tous les esprits. Cette attraction collectivement
éprouvée est, a nos yeux, le fait primordial, celui qu’il importe de penser pour saisir comment
se constitue puis fonctionne une société marchande. C’est seulement parce que tous les
individus partagent une méme représentation monétaire de ce que « valoir » veut dire que
I’économie marchande peut exister. Ce faisant, c’est la dimension communautaire du fait
monétaire qui se trouve ici mise en avant : la monnaie n’est pas une marchandise ou un
instrument facilitant les échanges mais I’institution qui donne sens collectivement aux
activités d’échange en s’offrant comme le but commun des efforts acharnés de tous. On peut a

ce point commencer a entrevoir le lien qu’entretient cette analyse avec la pensée politique de



Spinoza. Il s’agit dans les deux cas de penser la constitution du groupe, qu’il soit marchand ou
politique, comme résultant d’un « affect commun », conformément a la célebre analyse que
Spinoza présente au début de ’article 1 du chapitre 6 du Traité politique : « Puisque les
hommes [...] sont conduits par [’affect plus que par la raison, il s’ensuit que la multitude
s’accorde naturellement et veut étre conduite comme par une seule ame, sous la conduite non
de la raison, mais de quelque affect commun » (TP, VI, 1)°. C’est cet affect commun qui
soude le groupe et, par ce fait, I’engendre et lui donne sa puissance spécifique, a la fois pour
ce qui est de la cité politique et de la cité monétaire. Pour bien comprendre les similitudes des
deux pensées, il importe néanmoins de présenter les deux modeles dans leur détail : la genése
de I’Etat, d’une part, et la genése de la monnaie, d’autre part. Notons qu’une telle présentation
rencontre un obstacle immédiat dans le fait que, comme on le sait, Spinoza n’a pas produit
explicitement une telle analyse. Cependant, nous suivrons Alexandre Matheron pour
considérer qu’un tel modéle existe a 1’état implicite et nous nous appuierons sur I’explicitation
trés précise et systématique qu’il en propose dans divers textes'’. Désormais, lorsqu’il sera fait
référence au « modéle spinoziste » de genése de 1’Etat, ¢’est cet ensemble de travaux qui sera
considéré. Pour ce qui est de la gene¢se de la monnaie, nous nous appuierons sur le chapitre
deux d’Aglietta et Orléan'' (2002), intitulé « Marchandise et monnaie : I’hypothése
mimétique » (p. 35-96).

Une genése conceptuelle

Un premier aspect rapproche fortement les deux analyses, qui a trait a la nature méme
de la modélisation utilisée pour penser I’Etat ou la monnaie, a savoir le recours a une « genése
conceptuelle » pour reprendre un terme de Matheron (1988, p. 329). En effet, ce qui est
propos¢ dans les deux modeles est une réflexion sur le passage de I’état de nature a I’état
social qu’il soit état civil ou état monétaire. Il faut souligner, au moins pour ce qui concerne la
monnaie, que cette approche a fait 1’objet d’importants malentendus, a savoir essentiellement

la confusion entre genese conceptuelle et genese historique. Pourtant, ce sont 1a deux notions

® Traité politique, traduction de Charles Ramond, Epiméthée, PUF (2005).

' Quatre textes nous serviront ici d’appui : Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Editions de Minuit, coll.
« Le sens commun », 1969 (2°™ édition 1988) et, tout particuliérement, son chapitre 8 intitulé « De 1’état de
nature a la société politique » ; « Spinoza et le pouvoir » in Anthropologie et politique au XVII® siécle, Paris,
Vrin, 1986, p. 103-122 ; « Passions et institutions selon Spinoza » in Christian Lazzeri et Dominique Reynié
(éds.), La raison d’état : politique et rationalité, Paris, PUF, coll. « Recherches Politiques », 1992, p. 141-170 ;
« L’indignation et le conatus de 1’état spinoziste » in Myriam Revault d’Allones et Hadi Rizk (éds.), Spinoza :
‘zlaluissance et ontologie, Paris, Editions Kimé, 1994, p. 153-165.

Op. cit.



tout a fait différentes. Dans notre modele monétaire, il s’agit de penser la nécessité logique de
la monnaie au sein du monde marchand. Nous ne cherchons pas a étudier 1’apparition
historique de la monnaie au sein de sociétés pré-marchandes qui en auraient été dépourvues.
Pour le dire d’une autre maniére, et pour ne prendre qu'un exemple parmi d’autres,
I’apparition des premiéres monnaies métalliques frappées, en Lydie au début du VI® siécle
avant notre ¢re, répond a des processus fort ¢loignés de ceux dont il va étre question dans ce
qui suit. Il importe pour saisir pleinement ce qu’est la genése conceptuelle de bien
comprendre comment est défini I’état de nature a partir duquel la réflexion est menée. Sur ce
point, on peut reprendre 1’analyse de Matheron qui en propose une définition trés claire :
« l’état de nature n’est rien d’autre ... que [’état ou nous nous trouvons, compte non tenu des
institutions qui nous régissent'> ».

Pour ce qui est du domaine politique qui intéresse Spinoza, cet état de nature se
comprend comme un univers dépourvu de lois et d’institutions, dans lequel les rapports d’aide
ou de conflit avec autrui ne rencontrent aucune entrave officielle qui viendrait en contraindre
I’ampleur comme la définition. En cet état de nature, le conatus humain s’expose en ses
formes les plus brutes et en ses impulsions les plus spontanées. Mouvement par lequel chaque
chose « s’efforce de persévérer dans son étre » (E, 1I, 6), le conatus est la manifestation
d’une puissance active qui est I’essence de chaque chose dans la nature, il est un élan
d’expansion et une force désirante. Jetés dans le plan de 1’état de nature, les conatus agissent
et interagissent non pas sous l’effet de délibérations autonomes mais sous [’effet de
déterminations extérieures qui leur viennent de leurs rencontres et des affects que celles-ci
leur produisent. Aux antipodes des métaphysiques de la conscience et de la subjectivité,
Spinoza affirme 1’hétéronomie passionnelle comme condition de 1’action humaine :
« J'appelle Servitude |'impuissance humaine a diriger et a réprimer les affects ; soumis aux
affects, en effet, I’homme ne releve pas de lui-méme mais de la fortune... » (E, IV, Préface).
Sous I’espéce du conatus, les hommes sont des automates passionnels dont les forces se
rencontrent, se heurtent, s’opposent ou se composent selon les lois de la vie affective telles
que Spinoza les expose dans les parties III et [V de I’Ethique. Ces lois sont uniformément a
I’ceuvre dans 1’état de nature aussi bien que dans 1’état civil et, plus encore, ce sont elles qui

rendent comptent entiérement de la transition du premier au second. On est donc au plus loin

12 Matheron (1988), op. cit., p. 300. I ajoute : « [’état de nature est une abstraction ; mais une abstraction
nécessaire a l'intelligence de la société politique et qui, a l’intérieur de celle-ci, existe concrétement a titre de
moment dépassé et conserve » (ibid., p. 301).

Dans un autre texte, Matheron décrit 1’état de nature de la maniére suivante : « (des) individus entierement
dépourvus d’expérience politique et soumis uniquement au jeu aveugle de leurs passions, incapables du moindre
usage, méme instrumental, de leur raison » (op. cit., 1994, p. 159).



d’une institution contractualiste et délibérative de la société ! Pour Spinoza, la sortie de 1’état
de nature, lui-méme caractéris¢€ par ce fait que les conatus y sont a priori libres de s’adonner
sans restriction a toutes leurs tendances, est le produit d’une genése endogene sous 1’effet des
lois de la vie passionnelle telles qu’elles vont spontanément orienter les forces conatives, ex
ante séparées, en direction d’une formation communautaire. Le point de départ de ce
processus évolutif nous est donné par Alexandre Matheron qui en propose la description
suivante : « [’état de nature doit ressembler a une société féodale an-archique, ou les
rapports humains, reposant avant tout sur le prestige, seraient exclusivement des rapports
directs et immédiats d’allégeance personnelle ou de guerre privée,; non pas, certes, a la
société médiévale européenne telle qu’elle fut, mais a un modele théorique qui ne retiendrait
de celle-ci que ses aspects les plus individualistes, en éliminant les structures
communautaires et les institutions de toutes sortes qui, en fait, régularisaient ses
fluctuations® ».

La question de savoir si l’état de nature correspond a un état ayant existé
historiquement est sans pertinence au regard d’une telle problématique'®. En effet, le but de
I’exercice est de montrer que, de maniere endogene, s’engendrent nécessairement des forces
sociales qui conduisent a la sortie de cet état de nature pour fonder I’état civil. Autrement dit,
I’analyse ne porte pas sur 1’état de nature en tant que tel puisqu’il « n’est justement pas un
état : ce n’est pas un status, une situation stable ayant ses caractéres propres et dont il
faudrait sortir pour passer a la société politique. L’état de nature, en réalité, dans la mesure
ou il se détruirait lui-méme s’il existait, est la genése méme de la société politique, et non pas
du tout ce a partir de quoi s ‘effectuerait cette genése" ».

L’objet de I’analyse est la caractérisation des puissances qui concourent partout et
toujours, hic et nunc, a la production de I’état civil. Tel est le but du modele spinoziste :
montrer comment tout groupe humain appelle nécessairement, par le jeu spontané et aveugle
de la vie passionnelle interhumaine, a la constitution de 1’Etat : « Si I’état de nature existait,
sa contradiction interne [’ameénerait nécessairement a se dépasser lui-méme; de son

fonctionnement naitrait au bout d’un certain temps l’état civil. Ce dernier se déduit donc

13 Ibid., 1988, p. 301.

4 « L’état de nature a-t-il existé historiquement ? La question, pour Spinoza, n’a pas plus d’importance que
pour Hobbes : méme si les hommes ne s’étaient jamais trouvés dans une telle situation, le concept d’état de
nature n’en resterait pas moins indispensable a la compréhension et (ce qui revient au méme) a la justification
de l’état civil » (Matheron, Ibid., 1988, p. 306).

' Matheron, op. cit., 1988, p. 160-161.



génétiquement de l’état de nature comme de sa cause prochaine. Genese essentielle, a
laquelle, parfois, une genése historique peut correspondre' ».

On excusera ces citations un peu longues mais elles ont pour but d’éclairer une
modélisation qui pourrait sinon paraitre bien énigmatique puisqu’il s’agit de réfléchir a une
situation sociale dont, par ailleurs, on s’efforce de démontrer qu’elle ne peut pas exister
puisque spontanément, en son sein, sont produites des forces qui conduisent nécessairement a
son dépassement'’. Autrement dit, réfléchir a 1’état de nature, c’est mettre au jour les énergies
sociales qui dans les sociétés humaines poussent constamment et opinidtrement a la
constitution de 1’Etat. C’est exactement cette méme démarche qui est la ntre pour penser la
monnaie : partir d’un état de nature, a savoir une économie marchande sans monnaie, pour
montrer qu’un tel état ne peut pas exister car la logique des intéréts individuels sous la forme
de la lutte concurrentielle des conatus marchands y conduit spontanément a 1’émergence de
I’ordre monétaire. Comme dans la modélisation spinoziste, il s’agit de caractériser les forces
¢conomiques libérées dans 1’état de nature et conduisant a I’institution endogene de la
monnaie. Du fait que c’est la monnaie qui nous intéresse, 1’état de nature que nous
considérons est fort ¢loigné de celui dont part Spinoza, ce qui souligne a nouveau que 1’état de
nature n’est pas d’abord un état historique mais bien une abstraction construite en fonction
d’une certaine finalité¢ conceptuelle. Soulignons que notre état de nature correspond a un état
social hypothétique qui manifeste déja un important développement économique et politique
puisqu’on y connait, d’une part, une division du travail évoluée et, d’autre part, des normes
sociales et juridiques interdisant la violence. Autrement dit, notre état de nature marchand
suppose la présence d’un minimum d’institutionnalisation politique garantissant la paix civile.
Seule manque la monnaie.

Avant de passer a I’analyse précise des processus qui poussent & son apparition,
rappelons le motif central proposé par Spinoza pour rendre compte de '« affect commun »
qui fait en sorte que la société politique est « toujours déja 1a ». Selon Alexandre Matheron, il
faut trouver cette explication dans I’article 1 du chapitre 6 du Traité politique dont nous avons
cit¢ le début précédemment et qui se termine ainsi: « Et comme la crainte de la solitude
habite tous les hommes — puisque personne dans la solitude n’est assez fort pour se défendre
et se procurer tout ce qui est nécessaire a la vie — il s’ensuit que les hommes aspirent par

nature a la société civile, et ne peuvent jamais l’abolir completement » (TP, VI, 1). Dans ce

' Ibid., p. 307.

' A ce propos, Matheron écrit : « ce qui ressort de I’explication méme que Spinoza nous a suggéré, c’est que
[’état de nature, au sens strict, ne peut pas exister, et que par conséquent il n’y a pas, en réalité, de genése de la
societe politique a partir de cet état » (op. cit., 1994, p. 160).

10



passage, 1’idée directrice est clairement exposée. L’état de nature est un état plein d’embiiches
pour les €tres humains puisqu’ils y risquent constamment leur vie non seulement a cause de
I’agression possible des autres, mais également du fait des difficultés a se procurer les biens
indispensables. La précarité de la vie est donc extréme dans cette situation ou chacun ne peut
compter que sur sa seule puissance : « Puisque chacun, a [’état naturel, releve de son propre
droit aussi longtemps seulement qu’il peut se garder contre l’oppression d’un autre, et
puisque d’autre part un homme seul s efforcera en vain de se garder contre tous ; alors, aussi
longtemps que le droit naturel des hommes est déterminé par la puissance de chacun, aussi
longtemps est-il nul, et plus imaginaire que réel, puisqu’on n’a aucune assurance d’en jouir
(...) A quoi s’ajoute que les hommes ne peuvent gueére se maintenir en vie ou cultiver leur dme
sans le secours les uns des autres... » (TP, 11, 15). Matheron écrit pour sa part : « dans [’état
de nature, notre dépendance se trouve portée a son maximum et nos droits sont purement
formels" ». 1l s’ensuit que, dans 1’état de nature, domine la crainte et que chacun aspire a
mettre fin a cet état de choses pour pouvoir enfin vivre en sécurité. Telle est la nature de la
passion commune qui se trouve a 1’origine de 1’état civil.

On va retrouver cette méme ligne argumentative dans notre modéle monétaire. Notre
¢tat de nature est dominé par I’incertitude des situations individuelles et par les risques que
cette incertitude fait courir a chacun, ce qui va pousser les acteurs marchands a converger sur
une conception commune de la monnaie. Pour cette raison, il est également possible de dire
que la crainte est au cceur de la monnaie marchande. Cependant, cette explication générale a
elle seule ne suffit pas, ni pour Spinoza, ni pour nous. Si elle explicite le motif global qui
sous-tend la formation d’un affect commun sur lequel 1’Etat et la monnaie vont pouvoir
s’appuyer, elle ne nous dit pas comment sa genese s’opere réellement. Il convient alors, dans
un cas comme dans ’autre, de partir des rapports de force entre individus passionnés dans
I’état de nature pour expliciter les processus concrets qui conduisent, ici & I’Etat, 1a a la
monnaie'’. En particulier, I’un et I’autre modéles refusent de penser le pacte social comme
découlant d’une analyse rationnelle partagée de la situation qui conduirait tous les acteurs a
abandonner certains droits au profit du souverain. Loin de la fiction du contrat social, ces

modélisation se proposent de penser et I’Etat et la monnaie comme un produit endogéne des

8 Op. cit., 1988, p. 319.

1 « Spinoza nous dit bien, a l'article 7 du chapitre 1, que “les causes et fondements naturels de 1’Etat doivent
étre déduits, non des enseignements de la raison, mais de la nature ou condition commune des hommes” — c’est-
a-dire, tres évidemment, de la condition des hommes passionnés » (Matheron, op. cit., 1994, p. 153). Ou encore
Matheron écrit a propos du passage de 1’état de nature a 1’état civil : « Passage non recherché au départ, qui ne
correspond a aucune intention, mais qui découle quasi-mécaniquement de ['interaction aveugle des désirs et des
pouvoirs individuels » (op. cit., 1988, p. 327).

11



intéréts individuels®. Nous allons montrer que, pour obtenir ce résultat, ces deux modéles
avancent des analyses trés proches, en particulier par le fait que toutes deux s’appuient sur les
deux ¢éléments centraux suivants : ’expérience de la « puissance de tous » et le mimétisme.
Pour expliciter cela, il convient de présenter une description précise de notre état de nature et
des forces qui le caractérisent. Cet état de nature, qu’on qualifiera de « marchand » pour le
distinguer de celui considéré par Spinoza, peut donc, analogiquement, étre défini

génériquement comme une économie compte non tenu de la monnaie.

La « puissance de tous » dans I’état de nature

Le propre de 1’économie marchande est la décentralisation de la production et de la
circulation des biens, laissées a ’initiative de centres de décision privés, formellement
indépendants, qu’on appellera les producteurs-échangistes. Dans une telle structure sociale,
les produits prennent la forme de marchandises s’affrontant sur le marché pour faire
reconnaitre leur valeur d’échange. Notons a quel point la relation marchande ainsi définie est
un lien social paradoxal dans la mesure ou ce qui le caractérise le plus justement est plutot
I’absence de liens puisqu’on n’y connait ni dépendance personnelle, ni engagement collectif
qui viendraient restreindre 1’autonomie des décisions privées. Tout au contraire, c’est
I’extréme indépendance des producteurs-échangistes les uns a I’égard des autres, telle que
garantie et codifiée par le droit de propriété, qui caractérise ce rapport. Ainsi n’y a-t-il
¢change des productions que pour autant que les échangistes en expriment conjointement la
volonté explicite. Le terme de « séparation marchande » exprime bien cette situation étrange
ou chacun doit constamment affronter autrui pour susciter son intérét s’il veut faire en sorte
qu’il y ait transaction. Il s’ensuit que, dans une économie fondée sur la séparation,
I’incertitude régne en maitre : chacun dépend des autres et du groupe d’une maniére
totalement opaque puisque ’action collective s’y construit comme le résultat inintentionnel,
non programmé ni encadré, de la totalit¢ des choix individuels. C’est cette méme idée
fondamentale qu’on trouve chez Marx lorsqu’il parle d’ « anarchie marchande » pour qualifier
le fait que la production marchande est la conséquence imprévisible d’une multitude de

décisions indépendantes.

20 C’est 14 un point qui retient grandement I’attention de Matheron dans sa volonté de distinguer les analyses du
Traité Théologico-Politique et celles du Traitée Politique. 11 écrit, par exemple : « [’élimination de la Raison le
dispense de recourir, méme a titre d’hypothese, au mythe du serment collectif originel » (op. cit., 1988, p. 316).

12



L’état de nature marchand est donc un état ambivalent dans lequel un degré déja assez
avanc¢ de progres civilisationnel voisine avec une séparation radicale des individus.
L’avancement civilisationnel s’y exprime par le fait qu’on a supposé un développement
minimal d’institutions de pacification sociale, mais aussi par le fait que 1’'univers marchand
s’est déja constitué comme domaine spécifique d’actualisation des conatus : le dynamisme du
conatus a rompu avec ses formes les plus brutes et les plus physiques pour se glisser dans des
formes sublimées et symbolisées de la puissance®'. L’univers marchand est ainsi un champ qui
propose une telle reconstruction des pulsions du conatus et offre a son ¢élan de puissance une
mise en forme spécifique”. Mais en quoi consiste exactement la forme marchande de la
puissance conative ? Elle est essentiellement un effort de s’aménager le plus large acces
possible aux objets par I’échange. Le conatus marchand cherche alors le développement de la
puissance de transaction, qui est la capacité de se porter contrepartie dans 1’échange — en tant,
précisément, qu’elle conditionne la capacité d’acquisition. La puissance marchande est donc
I’aptitude a faire reconnaitre le plus largement possible ses propres biens comme contrepartie
désirable, c’est-a-dire, dans notre état de nature ante-monétaire, a faire reconnaitre par les
autres échangistes ses propres biens comme un moyen de paiement acceptable. Cette forme
particuliere de la validation sociale des travaux privés est immédiatement I’enjeu de luttes
concurrentielles, expressions spécifiques a 1’ordre marchand des compétitions de puissance
qui sont le propre des tendances agonistiques du conatus®. Si le conatus marchand est
puissance d’acquérir, et que la capacité d’acquérir est ’aptitude a faire accepter son propre
bien dans 1’échange, alors la « persévérance dans 1’étre marchand » est I’effort pour faire
reconnaitre son bien** comme désirable sur 1’échelle la plus large afin d’en faire un moyen de
payer-transacter acceptable par le plus grand nombre de partenaires possible. Poursuivi
séparément par tous les conatus marchands, cet effort pour la reconnaissance « a 1’échelle la
plus large » débouche nécessairement sur une agonistique spécifique qui, dans 1’univers

économique, regoit le nom de concurrence.

21 pour éviter de retomber dans des débats réglés depuis longtemps, on se contentera de faire remarquer que le
progrés de la pacification, 1’abaissement du niveau de la violence physique et la sublimation des pulsions du
conatus fournissent a I’idée « d’avancement civilisationnel » ses seuls critéres, des critéres généraux, dont il est
visible qu’ils sont dés lors compatibles avec une multiplicité de trajectoires historiques et de « formes de
société », ceci bien sir afin de ne donner aux formes « modernes-marchandes » aucun privilége ou aucune
exclusivité en la matiere...

2 Voir a ce sujet Frédéric Lordon, L Intérét souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, Paris, La
Découverte, 2006.

> Ibid.

211 en est ainsi parce que 1’état de nature que nous considérons ne connait, par définition, que des biens. Dans la
réalité des économies marchandes développées, c’est I’aptitude a faire accepter ses propres dettes dans I’échange
qui constitue I’enjeu principal des luttes entre les producteurs-échangistes.

13



Le rapport concurrentiel est donc la forme que prend la lutte des conatus marchands
lorsque le recours a la violence directe est interdit. Cette lutte a pour enjeu fondamental
I’existence sociale de chaque producteur-échangiste en tant qu’acteur économique
indépendant. 4 contrario, perdre dans la lutte concurrentielle signifie étre absorbé par plus
fort que soi”. L état de nature marchand correspond a une situation de lutte concurrentielle
généralisée de tous contre tous, sans monnaie, c’est-a-dire sans expression socialement
admise de la valeur. C’est notre sceéne originelle : chacun cherche a y accroitre sa puissance, y
compris en essayant d’imposer sa propre conception de la valeur, ¢’est-a-dire son propre bien
comme incarnation de la valeur. Or, cette scéne originelle est typiquement dominée par
I’expérience de ce que Alexandre Matheron, dans plusieurs textes, appelle « la puissance de
tous », définie comme une dépendance fluctuante aux autres, c’est-a-dire mettant en jeu des
personnes aux identités variables et imprévisibles: « Chacun sera toujours sous la
dépendance de tous : de tous, non pas collectivement, mais distributivement... [Chacun]
dépendra de la volonté de quelques autres, méme si ces derniers changent sans cesse ... avec
pour résultat global, la constitution d’un macro-pouvoir anonyme, chaotique, aveugle,
imprévisible, auquel nul n’aura la moindre part et dont nul ne bénéficiera un seul instant™® ».

Dans I’état de nature marchand, ce « macro-pouvoir aveugle » qu’affronte chaque
producteur-échangiste a pour base les dépendances « techniques » qu’impose la division du
travail. Plus celle-ci est développée, plus I’activité individuelle se trouve dépendre d’un grand
nombre de producteurs anonymes, trés au-dela méme de 1’horizon visible des acteurs. On le
constate, par exemple, pour les biens de consommation dont la fabrication nécessite d’autant
plus de produits intermédiaires qu’ils sont sophistiqués. Mais cela est vrai de tous les
produits : chaque producteur dépend, en amont, de la livraison de nombreux inputs et, en aval,
d’un vaste marché sur lequel écouler ses produits. Ainsi, dans le monde marchand développé,
I’indépendance formelle du producteur va-t-elle de pair avec une dépendance matérielle aux
autres sans égale dans I’histoire. Chaque producteur-échangiste ne peut exister que grace a
I’activité d’un nombre trés €levé d’autres. Ces dépendances, au départ de nature purement
technique, ne prennent toute leur dimension qu’une fois saisie par la concurrence des conatus
qui les transforme en autant d’occasions de puissance. Il s’ensuit, pour chaque producteur-
échangiste individuel, I’expérience d’une relation au groupe marchand placée sous le signe

d’une rivalité généralisée aux contours fluctuants. C’est sous cette forme que chaque

23 Frédéric Lordon dans La politique du capital (Odile Jacob, 2002) a décrit, dans les économies contemporaines
aux structures plus complexes, ’apreté des luttes capitalistes en mobilisant I’hypothése d’un conatus du capital a
propos des OPA bancaires croisées entre la BNP et la Société Générale.

 Op. cit., 1986, p. 116.

14



producteur-échangiste éprouve la « puissance de tous ». Elle lui inspire a la fois crainte et
espoir. Crainte de voir ses approvisionnements ou ses acheteurs disparaitre ; espoir de gagner
la reconnaissance de sa marchandise par de nouveaux clients ou de bénéficier d’innovations
améliorant sa rentabilité.

Une stratégie pour faire face a ces incertitudes consiste a nouer des alliances sous la
forme de contrats organisant la coopération entre plusieurs centres de production. Par ces
contrats, chacun des partenaires cherche a stabiliser soit son approvisionnement en biens, soit
I’écoulement de sa production. Deux faits viennent cependant en limiter fortement I’efficacité.
D’une part, ces engagements contractuels sont fortement instables et cela d’autant plus que la
société marchande est innovante, a savoir qu’elle produit de nouveaux biens qui peuvent se
substituer avantageusement aux biens anciens, ou qu’elle connait des évolutions techniques
permettant a certains producteurs-échangistes de produire les biens anciens a des cofts
moindres. Les forces concurrentielles ainsi stimulées signifient 1’apparition de nouvelles
puissances marchandes et, avec elle, de nouvelles possibilités d’alliances rendant caduques les
anciennes. De ce point de vue aussi, 1’état de nature marchand n’est pas différent de 1’état de
nature politique : les alliances ne valent que ce que valent les promesses, c’est-a-dire pas
grand-chose”... D’autre part, il faut souligner que, de toutes manicres, ces alliances ne
sauraient couvrir, dans une société¢ marchande développée, qu’une faible partie des besoins en
marchandises, limitée a telles mati¢res premicres ou tels biens de production, alors que le
nombre des objets y est quasiment infini. Il s’ensuit que, pour une tres large part, le rapport au
groupe marchand demeure nécessairement non couvert par le jeu des alliances. A la limite,
une société qui réussirait a enserrer toute sa production dans un systéme complet d’alliances
cesserait d’€tre une sociét¢ marchande pour ressembler a une société de production
communautaire.

Pour clore cette présentation succincte de I’état de nature marchand, remarquons que,
dans le rapport a la puissance de tous, c’est I’affect de crainte qui I’emporte sur 1’affect
d’espoir, au moins dans le cas le plus général. Il en est ainsi en raison méme de 1I’ampleur des
risques qu’encourt I’individu marchand du fait de son état de dépendance extréme a 1’égard
des biens du groupe. Sous sa forme la plus radicale, c’est sa survie méme qui peut en étre

I’enjeu et, comme on le sait, cela n’a rien d’une vue de I’esprit. En effet, faute d’avoir acces

2« Qui en effet, a le pouvoir de rompre I’engagement qu’il a pris, ne s’est point dessaisi de son droit, mais a
seulement donné des paroles [dans la promesse, NdA]. Si donc celui qui est par droit de nature son propre juge,
a jugé droitement ou faussement (il est d’'un homme en effet de se tromper) que [’engagement pris aura pour lui
des conséquences plus nuisibles qu utiles et qu’il considere en son dme qu’il a intérét a rompre l’engagement, il
le rompra par droit de nature » (TP, 11, 12) (ici dans la traduction de Charles Appuhn, Garnier-Flammarion)

15



aux biens ¢élémentaires, 1’individu marchand peut mourir de faim ou de maladie. De maniére
plus générale, c’est la possibilité de maintenir sa position dans le jeu social qui se trouve
menacée. Il ne s’agit plus ici de risquer la mort physique, mais la mort sociale. On peut dire
que la peur de I’exclusion est la forme paradigmatique de la crainte marchande. Cette crainte
est d’autant plus forte que la société marchande pure telle que nous nous efforcons de la
penser a fait table rase des liens de solidarité existant entre parents, voisins ou proches, grace
auxquels, dans les sociétés traditionnelles, chacun pouvait mobiliser 1’assistance des autres en
cas de mauvaise fortune. Dans le monde marchand pur, les individus sont entiérement a la
merci de la rareté des biens, ce qui fait naitre chez eux un intense besoin de sécurité, besoin

qui va jouer un role central dans la quéte monétaire.

Mimétisme, richesse et monnaie

Au point de départ de notre raisonnement, comme dans le modéle de Matheron, se
trouve donc I’expérience de « la puissance de tous ». Les producteurs-échangistes prennent
conscience du fait que leur puissance marchande, a savoir leur capacité a contrdler les flux de
marchandises, requiert absolument de leur part pour étre conservée I’aptitude a réorienter
brutalement leurs échanges au gré des imprévisibles mutations productives que connait sans
cesse I’économie marchande. Il faut alors pouvoir transacter avec des producteurs qui étaient
jusqu’alors des inconnus. C’est de cette maniére que la « puissance de tous » s’impose aux
producteurs-échangistes individuels : de tous les points de I’horizon économique sont
susceptibles de surgir de nouveaux acteurs et de nouveaux produits, devenus indispensables.
Comment y faire face ? Comment étre slir que ces nouveaux partenaires accepteront notre
marchandise en paiement des leurs puisque telle est la modalité de 1’échange dans notre état
de nature ante-monétaire ? Non seulement par quel moyen échanger une fois ces acteurs et ces
produits découverts, mais surtout par quel moyen anticiper sur ces découvertes pour ne pas
étre pris de court ? Ce sont 1a des questions que chaque acteur marchand éprouve avec la plus
grande intensité puisqu’il y va de sa puissance. C’est toute la question de I’incertitude propre
a la société marchande et des stratégies pour s’en prémunir qui est ici en cause.

A ce point crucial de notre raisonnement, il est intéressant d’expliciter comment les
économistes habituellement traitent cette question. Dans le modele d’équilibre général a la

Arrow-Debreu®® qui sera ici notre référence en raison de son rdle central dans la pensée

% On en trouvera une présentation synthétique dans Gérard Debreu, Théorie de la valeur. Analyse axiomatique

16



¢conomique, le théoricien commence par spécifier de quoi le futur sera fait sous la forme de la
liste exhaustive de tous les événements susceptibles de se produire demain. Par ailleurs,
I’hypothese est faite que 1’ensemble des acteurs marchands connait cette liste. Dans ces
conditions, faire face au futur signifie que, pour chaque occurrence de cette liste, I’individu
marchand détermine le panier spécifique de biens qui, en fonction de ses golits particuliers et
de sa situation économique, lui permet de s’adapter de manicére optimale : s’il pleut, il
achetera un parapluie; s’il fait beau, un ventilateur; etc. Du fait des hypothéses
institutionnelles qui postulent 1’existence de ce qu’on appelle des « marchés a terme
contingents aux événements futurs », 1’individu n’a pas besoin d’acheter a la date initiale tous
ces biens pour les stocker. Il lui suffit de nouer des contrats a terme qui lui assurent que le
jour donné, en fonction de I’événement qui se réalisera ex post, il pourra obtenir le bien qu’il
désire. Cette construction est remarquable. Elle permet une gestion optimale de I’incertitude
sans qu’il soit besoin de faire appel a la monnaie, mais seulement aux objets. Cependant, il est
clair que cette présentation repose sur des hypothéses héroiques que nous ne pouvons pas
accepter. La premiere d’entre elles, et la plus fondamentale, est celle qui suppose que le futur
puisse faire I’objet d’une description ex ante ! Dans la réalité, non seulement on ne sait pas
quel événement se produira demain, mais surtout on est incapable de faire la liste des
événements susceptibles de se produire. C’est 1a un point central que Keynes, en son temps,
avait parfaitement vu et souligné. Pour lui, I’incertitude ¢conomique est non probabilisable :
« en cette maniere, il n’existe aucune base scientifique permettant de calculer une quelconque
probabilité. Simplement nous ne savons pas™ ». Telle est bien la situation qu’il faut
considérer. Dans ces conditions, si I’on veut continuer a raisonner uniquement en termes de
marchandises, ce qui devient nécessaire, c’est un bien qui pourrait é&tre dit
« multifonctionnel », ¢’est-a-dire flexible et s’adaptant a toutes les circonstances imprévues,
quelles qu’elles soient ! Stricto sensu, un tel bien n’existe pas. En fait, on va voir que la
monnaie en constitue une bonne approximation au sens ou sa détention permet de faire face a
toutes les situations. Pour le comprendre, revenons a 1’état de nature marchand et a la maniére
dont les acteurs économiques y affrontent I’incertitude.

Dans la réalité, la nécessité d’avoir a échanger dans un futur indéterminé avec des
individus eux-mémes indéterminés, se traduit, chez les acteurs marchands, par la recherche de

« biens » particuliers dont ils peuvent penser que, plus que d’autres, ils sont susceptibles

de I’équilibre économique, Paris, Dunod, coll. « Monographies de Recherche Opérationnelle », 1966.
% John Maynard Keynes, « The general theory of employment », Quarterly Journal of Economics, vol. 51, n° 2,
février 1937, p. 214.

17



d’étre acceptés en paiement par un individu au hasard. Autrement dit, il s’agit de rechercher
les biens qui sont le plus largement acceptés au sein du groupe comme moyen de paiement.
De cette maniere, on accroit ses chances de pouvoir obtenir les nouveaux produits dont on a
impérativement besoin parce que leurs propriétaires accepteront de les échanger contre ces
biens. On donnera a ces biens susceptibles d’étre acceptés par le plus grand nombre et
recherchés en conséquence, le nom de « richesse ». Notons que, dans notre définition, la
richesse ne renvoie pas a une substance déterminable a priori mais a ce qu’on peut appeler
abstraitement la « liquidité », a savoir précisément la capacité a circuler largement au sein de
la communauté marchande, c’est-a-dire a faire contrepartie le plus universellement. Dans
I’état de nature que nous considérons, chaque producteur-échangiste se forme sa propre idée
quant a la définition de I’objet « susceptible d’apres lui d’étre acceptée par pratiquement tout
le monde en échange du produit de son industrie®® » pour reprendre une citation d’Adam
Smith. Ces idées n’ont a priori aucune raison de converger. Aussi, existera-t-il une pluralité
de biens prétendant exprimer la richesse. De ce fait, il découle que chacun de ces biens aura
un espace de circulation limité a ceux qui partagent cette méme conception de la richesse.
C’est 1a une source de difficultés. Ainsi I’individu adhérant a la définition A de la richesse ne
pourra-t-il que difficilement transacter avec un individu qui considére que la richesse est
représentée par B. Pour cette raison, I’espace marchand dans son état de nature est fractionné
du fait de la multiplicité des conceptions rivales de la richesse. C’est 1a une caractéristique de
notre scéne originelle.

Comme on I’a vu, la quéte de richesse est inscrite dans 1’état de nature marchand en
tant qu’elle conditionne la puissance de chacun en permettant d’élargir I’espace des échanges,
d’accéder a un plus grand nombre de biens, et par suite de mieux couvrir les incertitudes. Il
s’ensuit qu’il est dans I’intérét de chacun de modifier sa conception de la richesse pour
adhérer a celle qui obtient la majorité des suffrages puisque, de cette fagon, on accroit
sensiblement sa capacité a transacter, condition premicre de la puissance marchande. C’est
peut-étre en ce point que le modele spinoziste de I’Etat et notre modele de genése de la
monnaie font voir la similitude la plus frappante. L’un et 'autre en effet considérent des
agents confrontés a un probléme d’« identification » de méme structure formelle. Les agents
de I’état de nature ante-monétaire doivent impérativement identifier la coalition porteuse de la
conception majoritaire de la richesse et s’y rallier pour bénéficier de ses possibilités

d’échange les plus étendues. Pareillement, les agents de 1’état de nature ante-politique doivent

30 Adam Smith, Enquéte sur la nature et les causes de la richesse des nations, Paris, Presses Universitaires de
France, coll. « Pratiques Théoriques », 1995, p. 25.

18



faire face a ’incertitude liée a une violence omniprésente et a des conflits ou ils peuvent se
trouver impliqués par la dynamique des prises de parti. Cette dynamique, que Matheron
expose de maniére trés détaillée®’, est une illustration-type des lois de la vie affective
présentée dans la partie III de I’Ethique. Le mécanisme de I’imitation des affects (E, 111, 27)**
y joue un rdle central. Partagé entre des affects de compassion® (par imitation affective je suis
triste de la tristesse d’autrui**), de gloire (je veux me faire aimer de Iui’®), d’ambition (je veux
qu’il aime ce que j’aime®®), d’envie (je désire ce qu’il désire’”), de rivalité (je veux le priver de
I’objet aimé si celui-ci est exclusif’), chaque individu Y peut potentiellement aimer et hair
n’importe quel autre, et parfois le méme successivement. Face au conflit de X; et X,, Y est
tenté de prendre parti pour celui qu’il aime et contre celui qu’il hait. Mais son expérience
passée lui a enseigné que les roles peuvent s’inverser et que la personne aimée peut également
devenir un agresseur et vice versa. Cette indifférenciation des sociétaires qui conduit chacun a
craindre et aimer a la fois tous les autres est au cceur de ce que 1’on a nommé ’expérience de
la puissance de tous. Comment y faire face ? « La solution, aprés quelques tdtonnements,
finira par s’imposer : Y réglera son choix sur ce qu’il croit étre le sentiment le plus
répandu... (1) doit imaginer ce que la majorité approuve et blame. C’est donc de cette vox
populi supposée qu’il s’inspirera® ». Comme chacun en fait autant, un consensus finit par
émerger : « Tous, unanimement, comme s’ils formaient ensemble un individu unique,

" ». De cette

punissent ceux qui défient [’opinion commune et protégent ceux qui la suiven
maniere s’imposent des normes communes. Dans 1’ordre (pré)politique, le ralliement
mimétique en direction de la coalition de plus grande puissance est donc la solution a
I’incertitude d’indifférenciation des sociétaires, une solution dont la dynamique fait

rapidement converger le processus de compétition des coalitions pour ne dégager qu’un

3! Matheron, op. cit., 1988, p. 322-3.

32(E, 111, 27) : « Du seul fait que nous imaginons qu’un objet semblable & nous et pour lequel nous n’éprouvons
aucun affect, est quant a lui affecté d’'un certain affect, nous sommes par la méme affectés d’un affect
semblable ».

33 D’une maniére générale, Spinoza ré-engendre conceptuellement les affects, des plus simples (affects primitifs)
aux plus complexes, en leur donnant a chaque fois un nom qui ne correspond pas toujours au sens commun : « Je
sais bien que ces noms ont une autre signification dans l'usage courant. Mais mon dessein est d’expliquer non
pas le sens des mots mais la nature des choses, et de désigner celles-ci par des termes dont la signification
d’usage ne s’oppose pas entierement au sens ou je veux les employer ; qu’il suffise d’en étre averti une seule
fois » (E, 111, Définition des affects, XX)

*(E, 111, 27, scolie).

¥ (E, 111, 30, scolie).

¢ (E, I11, 31, scolie).

3T (E, 111, 31).

¥ (E, 111, 32).

3% Matheron, op. cit., 1988, p. 322-3.

Y 1bid., p. 323.

19



groupe unifié¢ autour du méme corps de normes. C’est un processus en tous points semblables
qui va lever dans I’ordre monétaire D’incertitude quant a 1’identification du meilleur
représentant de la richesse, comme il 1’a levé dans 1’ordre politique quant a I’identification du
licite et de I’illicite. Dans un cas comme dans 1’autre en effet il s’agit ici de suivre I’opinion
majoritaire pour se mettre du c6té de la puissance de tous. Chaque agent va chercher a se
conformer a la vox populi monétaire, c’est-a-dire a la définition la plus largement reconnue de
la richesse.

Cependant, dans I’état de nature marchand, un intérét spécifique se manifeste chez
ceux qui se sentent la possibilit¢ de promouvoir leur bien propre comme candidat a
I’incarnation de la richesse. Il n’y a donc pas que des agents passifs-réactionnels cherchant a
suivre au mieux le processus de sélection des biens-candidats. Certains agents s’activent a
peser sur ce processus et a I’orienter en leur faveur, ¢’est-a-dire a faire élire leur propre bien.
On les comprend : quel formidable pouvoir que d’étre soi-méme producteur/émetteur du bien
susceptible de faire universellement contrepartie dans I’échange ! Etre soi-méme émetteur du
bien ¢élu, du bien-richesse, c’est étre potentiellement infiniment riche. C’est pourquoi la quéte
angoissée de tous pour sortir de I’incertitude marchande et enfin identifier le bien-richesse a
pour autre face la quéte forcenée de certains de lever cette incertitude a leur profit et de
réaliser la convergence monétaire sur leur bien. La quéte de 1’unité monétaire est donc
inséparablement cognitive et agonistique. Le signe de la richesse émerge dans un processus
certes de convergence, mais intensément rivalitaire et conflictuel. Sous des hypothéses d’une
grande généralité”, on peut cependant démontrer qu’un objet unique finit bel et bien par
émerger de ce processus concurrentiel et par s’imposer a tous. En effet les interactions
mimétiques sont puissamment polarisantes et arbitrent en quelque sorte la concurrence des
prétendants-richesses en amplifiant les petites différences d’extension de leur pouvoir
libératoire qui les distinguaient initialement. Le processus imitatif produit dans le domaine
monétaire un effet identique a la dynamique des « prises de parti » et des ralliements décrite
par Matheron dans le domaine politique. Il est ici de I’intérét de chacun d’adhérer a I’espace
d’échange le plus vaste comme il était 1a de I’intérét de chacun d’identifier la coalition la plus
forte. Un tel processus est caractérisé par ce que les économistes nomment des « rendements
croissants » puisque les avantages initiaux de certains concurrents vont se trouver
irréversiblement amplifiés, la taille supérieure d’une coalition, monétaire ou politique, peu

importe, étant le facteur déterminant de son accroissement ultérieur. Un méme objet finit donc

*I Pour plus de précision, on peut se reporter & André Orléan, « Monnaie et spéculation mimétique » in
Dumouchel P. (éd.), Violence et vérité, Paris, Grasset, 1985, p. 147-158.

20



par recueillir 1’assentiment de tous les producteurs-échangistes. Assentiment « contrarié »
pour ceux qui dans la lutte de promotion de leur bien particulier comme bien universel ont eu
le dessous, mais assentiment tout de méme car les rendements croissants d’adoption sont les
plus forts et découragent la sécession monétaire : les « vaincus » se rallieront car leur intérét
leur commande tout de méme de rejoindre 1’espace de circulation le plus large, celui qui leur
donnera accés a la division du travail la plus profonde, a la gamme de biens la plus étendue.
Au terme de la convergence, 'unanimité d’identification s’impose donc méme a ceux qui ont
d’abord tenté de la contester. Dés lors ’objet élu devient richesse absolue. On le nommera
« monnaie ». Il est le « condensé de tous les biens » parce qu’il permet de tout obtenir, non
pas en vertu d’une qualité intrinséque, mais par la vertu de I’'unanimité mimétique elle-méme.
L’émergence d’une convergence unanime sur ce qu’est la richesse modifie en
profondeur 1’économie marchande. En tant que désirable absolu, la monnaie s’impose comme
la mesure de toute chose. On reconnait 1a ce que la tradition économique appelle la fonction
de mesure ou l'unité de compte. Désormais chaque producteur-échangiste évalue ses
marchandises au prorata de la quantit¢ de monnaie qu’elles permettent d’obtenir dans
I’échange. Avec I'unité de compte, c’est un langage commun qui est créé¢ permettant une
coordination plus aisée des activités séparées. Dans la monnaie, c’est le corps social uni qui se
trouve réalisé par dela les fractures passées de la concurrence des candidats-richesses... et en

attendant les fractures a venir des luttes d’acquisition de monnaie.

Le paradoxe de I’élection de l1a monnaie... et son possible effondrement

Ce parallélisme des processus qui conduisent a la formation respectivement de 1’Etat
et de la monnaie n’est pas tout. Deux nouvelles similitudes se laissent observer, plus
fondamentales peut-Etre, car elles ont trait a des éléments centraux dans la structure méme de
I’explication qui y est proposée. La premicre concerne 1’idée d’autoréférentialit¢ ou de
« causalité circulaire® ». Elle est trés présente dans la notion de richesse telle que nous
I’avons définie. Pour ce faire, rappelons-en la problématique : il s’agit pour un individu de
concevoir un bien pouvant étre largement accepté par les autres acteurs et méme, a la limite,
accepté par tous. Une premiére maniere d’aborder ce probléme est de chercher du coté des
marchandises utiles a tous ou au plus grand nombre. Or, il n’est pas difficile de montrer que

I’utilit¢ matérielle ou encore la valeur d’usage ne constitue pas, a elle seule, une base

> Matheron, op. cit., 1988, p. 327.

21



appropriée pour donner sens a la richesse. Pour le voir, notons simplement que cette
détermination conduit a une caractérisation qui serait trop dépendante des changements
imprévus dans les golts et les habitudes de consommation. Or, la richesse pour étre conforme
a son concept suppose d’étre percue par les acteurs comme fixe sinon immuable. En effet, le
producteur-échangiste n’acceptera de la détenir que dans la mesure ou il sera assuré de
pouvoir I’échanger aisément a n’importe quel moment futur. Or, la seule détermination par la
valeur d’usage ne lui permet pas d’obtenir cette assurance. Mais, dés lors qu’on repousse la
détermination par les valeurs d’usage, qu’est-ce qui peut réunir un grand nombre de
producteurs-échangistes et stabiliser leur demande ? Telle est la question centrale. Or, a cette
question, il n’est pas d’autre réponse que : le désir de richesse lui-méme. Chercher la richesse,
c’est chercher ce que les autres considérent qu’est la richesse, car la richesse est ce qui est
recherchée par le plus grand nombre®. Cette circularité se retrouve dans le processus lui-
méme de concurrence des prétendants-richesses qui a pour particularité que, plus un bien est
considéré comme richesse par le groupe, plus il le devient effectivement. Notons que cette
dimension est bien connue des économistes. C’est ainsi que Samuelson écrit : « Paradoxe : la
monnaie est acceptée parce qu’elle est acceptée* ». Par 13, il faut comprendre que ce qui
pousse les individus marchands a accepter un signe sans valeur intrinséque comme la
monnaie, ¢’est le fait qu’ils savent pouvoir 1’échanger contre d’autres biens ; autrement dit, le
fait que ce signe est accepté par les autres individus. Dans le langage de la modélisation, on
parle d’un « effet bootstrap » : quelque chose vient a 1’existence par le fait méme que son
existence est supposée.

On trouve cette méme idée du coté de I’Etat. Matheron parle & ce propos de « causalité
circulaire » qu’il définit comme suit : « il est vrai que I’Etat est fort parce que nous lui

£ ». 1l s’agit bien la de

obéissons, et il est vrai aussi que nous lui obéissons parce qu’il est for.
la logique du bootstrap. Pourtant, comme y insiste a juste titre Matheron, les paradoxes se
dissipent une fois les modeles proposés et leurs processus diachroniquement déployés : « I/
n’y a plus la de paradoxe : il ne s’agit plus de I’ “abandon” d’une indépendance a laquelle
nous renoncerions sous [’action d’une force que seul, pourtant, ce renoncement serait

capable de créer* ». En effet, I’état final perd son caractére mystérieux de bootstrap dés lors

qu’on reconstitue ’enchainement génétique séquentiel qui I’a fait émerger. Ainsi, par

# Certes ’or est une marchandise mais elle n’acquiert sa qualité monétaire que parce qu’elle cesse d’étre
considérée comme une marchandise profane. C’est sa demande en tant que monnaie qui en a stabilisé le cours.

* Paul A.Samuelson, Economics, New York, McGraw-Hill, 10éme édition, 1976, p. 276.

4 Matheron, op. cit., 1988, p. 327.

* 1bid., p. 327.

22



exemple, dans 1’état de nature marchand, la quéte de richesse est une force motrice présente
des le départ qui conduit les producteurs-échangistes a s’intéresser aux biens faisant 1’objet
d’une large acceptation parmi leurs fournisseurs ou clients”’. En conséquence, dans cette
premicére phase, coexiste une certaine diversité dans les définitions de la richesse. A partir de
la, chacun étant intéressé a accroitre son espace de circulation pour utiliser au mieux la
puissance de tous ou s’en protéger, se développe un processus cumulatif dans lequel certaines
richesses disparaissent parce leur espace de circulation est jugé trop étroit, ce qui conduit
mécaniquement a faire que l’espace d’acceptation de celles qui demeurent s’étend. Ce
processus se répete et, in fine, cette rivalité entre définitions distinctes de la richesse conduit a
I’émergence d’une convergence unanime autour d’'un méme objet. Une fois cette convergence
¢établie, I’objet ¢lu apparait aux yeux de tous comme I’expression adéquate de la richesse
absolue par le fait méme que tous ’acceptent. Comme on le constate, au cours de ce
processus 1’acceptation croit avec 1’acceptation, sans qu’il y ait 1a un quelconque paradoxe
mais simplement un renforcement naturel de la confiance au fur et a mesure que les biens-
candidats sont plus largement acceptés. Ce que dit Matheron de ce processus, qu’il analyse
dans 1’ordre politique, est d’une généralit¢ qui permet de 1’appliquer tel quel au cas
monétaire : « Il s’agit de la réorientation d’une force collective qui, dés le début, existait a
[’état diffus ; réorientation qui est le résultat spontané du jeu anarchique de cette force
collective originelle, et qui, une fois réalisée, a pour effet de se reproduire en permanence® ».

Une deuxieme similitude, plus fondamentale, dans les approches considérées est a
trouver dans le rdle central qu’elles font, toutes deux, jouer a la crise. Et cela de deux
maniéres. D’une part, ces deux modeles pensent la nécessité de ’ordre social, civil ou
monétaire, a partir de leur crise méme ! Et il faudrait ajouter : pas n’importe quelle crise, mais
la crise la plus extréme. Mais ce n’est pas tout. Car, d’autre part, ’analyse qui est faite du
processus par lequel I’ordre social, civil ou monétaire, se construit révele qu’il procéde de
mécanismes a I’ceuvre dans le processus de crise lui-méme. N’est-il pas d’ailleurs hautement
significatif qu’Alexandre Matheron, constatant I’absence dans le Traité politique d’un modéle
explicite de genese de 1’état civil, se charge de I’interpoler a partir d’un passage qui peint
précisément... le mécanisme de la crise (TP, III, 9) ? Sur cette ambivalence de processus
capables d’engendrer aussi bien de 1’ordre que du désordre, I’homologie entre cas politique et

cas monétaire est de nouveau frappante. Commengons par le modéele monétaire.

7 A la limite, cela peut étre les questions d’utilité qui dominent dans cette premiére étape.
* Ibid., p. 327.

23



Comme on I’a vu, 'unanimité monétaire est une unanimité plus imposée que désirée.
En tant qu’elle institue de fortes contraintes en matiére de paiement et de solvabilité”, la
norme monétaire nourrit chez les acteurs individuels un mécontentement latent. Cependant,
tant que les gains qu’engendre I’adhésion a I’ordre monétaire existant I’emportent sur le poids
des contraintes, ces mécontentements restent limités au for intérieur de chacun et I’ordre n’en
est nullement affecté. Les choses changent radicalement lorsque, du fait de la politique
monétaire, les colits et les difficultés associés a I’obtention de la monnaie connaissent une
brusque augmentation jusqu’a faire naitre un mouvement collectif de remise en cause de
I’unanimité monétaire. Plus précisément, la crise débute lorsqu’un groupe d’individus
déviants, insatisfaits par la monnaie existante, se tournent simultanément vers de nouvelles
définitions de la richesse, ce qu’on peut appeler des « monnaies privées », plus conformes a
leurs intéréts. On est alors face a ce qu’il faut appeler une « sédition monétaire ». Notons que
cette sédition peut prendre des formes multiples. La plus simple consiste a recourir a une
monnaie étrangére, par exemple le dollar”, a la fois comme moyen d’évaluation des
marchandises et comme moyen de thésaurisation, voire comme moyen d’échange. Mais il
existe des formes plus subtiles de sédition monétaire, par exemple 1’indexation des prix. En
effet, le recours a 1’indexation s’analyse, dans notre cadre théorique, comme le rejet de la
monnaie nationale en tant qu’unité de compte et 1’émergence d’une nouvelle unité, par
exemple un indice de prix ou un taux de change. On parlera alors de « monnaie privée
partielle » dans la mesure ou le support de 1’indexation n’est pas une monnaie complete
puisqu’elle se limite a la fonction de compte, sans étre nécessairement un instrument des
¢changes.

Ce qui est essentiel dans I’ensemble de ces processus, par-dela leur diversité, est la
remise en cause du monopole de la monnaie centrale du fait de 1’utilisation par certains
groupes de nouvelles références monétaires dites « privées ». L’adhésion collective
jusqu’alors tout enti¢re focalisée sur une méme définition de la richesse connait une soudaine
perte de puissance du fait de son fractionnement en une multiplicité de définitions rivales. Il
faut ici parler d’une crise de ’affect commun. C’est en cela que le fractionnement est le
concept adéquat pour penser la crise monétaire dans sa forme la plus générale : le courant
unitaire qui donnait a 1’adhésion toute sa force se voit éparpillé pour laisser place a une

concurrence des prétendants monétaires. Cependant, le fractionnement est instable. Il suit une

¥ Contrainte de se procurer les quantités de monnaie nécessaires au paiement des achats désirés, et plus
généralement d’assurer des flux de recettes monétaires permettant de couvrir dans le temps tous les débours.

>0 Rappelons que, du point de vue des institutions monétaires nationales, le dollar doit étre considéré comme une
« monnaie privée ».

24



logique identique a celle mise en évidence lors de ’analyse du processus d’émergence de
I’ordre monétaire, a savoir la formation cumulative d’un regroupement d’individus marchands
pour constituer une communauté de circulation de la plus grande extension possible, autour
d’une méme définition de la richesse. Dans la situation de crise comme dans 1’état de nature
marchand, ce qui est en jeu est la polarisation mimétique des conceptions de la richesse sur un
méme objet qui, par ce fait méme, acquiert une existence publique autonome. Lorsqu’on
prend le point de vue de I’émergence de ’ordre, ce processus est saisi au moment de son
triomphe, c’est-a-dire quand s’impose une nouvelle définition reconnue par tous. Lorsqu’on
s’intéresse a la crise, ce processus est appréhendé comme processus de contestation de 1’ordre
monétaire au moment ou des revendications monétaires partisanes viennent s’agréger pour
contredire I’ancienne norme... et affirmer I’ambition d’en former une nouvelle.

Lorsqu’il y a crise, deux scénarios sont alors possibles : soit I’autorité réagit et réussit
a rétablir I’ordre monétaire antéricur, soit la destruction de 1’ancienne monnaie est conduite a
son terme et laisse le champ libre aux divers prétendants privés. Cette situation de crise
extréme dans laquelle on assiste a une lutte directe entre incarnations rivales de la richesse est
précisément ce que notre modele de genése a étudié. En considérant ce cas le plus défavorable
et en démontrant qu’elle conduit nécessairement a la formation d’une nouvelle unanimité
monétaire, notre modele peut prétendre avoir pensé 1’absolue nécessité de la monnaie. Tel est
bien son intérét. Cette lecture permet ¢galement de comprendre que ce modéle n’est en rien
un modele d’émergence historique, qui chercherait a analyser la naissance de la monnaie en
Grece ou ailleurs, mais bien un modele qui cherche a rendre intelligibles les forces qui,
aujourd’hui, a tout instant, dans nos sociétés, font en sorte que 1’ordre monétaire se
maintienne et surmonte ses crises, ce que 1’on peut bien appeler le « conatus de la monnaie »
— puisque I’objet « monnaie » tend impérieusement a 1’existence dans les sociétés marchandes
et s’y maintient de méme. C’est la puissance des énergies d’agrégation autour d’une méme
définition monétaire qui se trouve élucidée par ce modéle.

Si I’on se tourne maintenant vers 1’ordre politique, 1’analyse est identique. On y
retrouve cette méme ambivalence de 1’ordre et du désordre. Pour Spinoza, la crise politique
correspond a ce moment précis ou 1’état civil est changé en état de guerre parce que la crainte
est changée en indignation. L’analyse qu’en propose Matheron est lumineuse. Par définition,
nous dit-il, le tyran est celui qui gouverne essentiellement par la crainte. Cependant, si ’on en
reste 1la, comme dans le cas monétaire du mécontentement individuel, cela ne débouche sur
rien d’autre que le ressentiment intérieur. Chacun hait le tyran solitairement et aspire

solitairement a se venger, sans que cela n’influe sur la situation réelle. Mais précisément, les

25



choses ne restent pas toujours ainsi: a partir d’un certain seuil d’exaction, 1’indignation
apparait et cela change tout. Pourquoi ? Parce qu’elle conduit a une expression publique qui
est productrice d’agrégation mimétique : « chacun, a partir du moment ou il sait que d’autres
que lui s’indignent du mal qui lui est fait, commence a s apercevoir qu’il n’est pas seul en
face du tyran, qu’il peut compter sur l’aide d’autrui et qu’une résistance collective est
possible’ ». C’est de cette maniére que la puissance du groupe se fait sentir. Matheron
souligne abondamment que ce processus d’agrégation des puissances est celui-la méme qu’on
retrouve au fondement de 1’état civil : « il nous faut admettre que (la société politique) doit
réapparaitre par un processus analogue a celui par lequel elle s’est dissoute ; ce qui revient a
dire que 1’indignation engendre I’Etat de la méme fagon, exactement, qu’elle cause les
révolutions® ».

La cit¢é monétaire partage donc pleinement avec la cité politique ce qu’on pourrait
nommer son « paradoxe génétique » : on y entre par les mémes mécanismes qui en font
sortir... Ainsi, dans les deux mode¢les, on retrouve ce méme jeu de I’imitation des affects au
fondement du processus de constitution des puissances collectives, dans 1’établissement de
I’ordre comme dans sa mise en cause. Il s’ensuit un cadre d’analyse qui fait jouer a la crise
extréme un role central. C’est a partir de celle-ci que se donne a penser la nécessité du lien
social, pour I’état civil comme pour I’état monétaire. La similitude des analyses est
saisissante.

En effet, analysant la crise telle que la produit un fort mouvement d’indignation,
Matheron poursuit en distinguant deux configurations : ou bien le tyran comprend le danger et
il rétablit son pouvoir en accordant quelques concessions a ses sujets ; ou bien il s’obstine et
I’insurrection est a I’ordre du jour. Or, note-t-il, cette situation de crise paroxystique est
précisément ce que le modele de genese conceptuelle a considéré comme son état de départ.
Comme pour la monnaie, le modéle spinoziste fournit une description des conjonctures de
crise sous leur forme la plus aigué. Aussi, permet-il de comprendre pourquoi, méme dans le
cas le plus défavorable, la société politique doit de toute fagon surgir (ou re-surgir). Cité
monétaire et cité politique manifestent ’'une comme 1’autre cette tendance a la persévérance.
Ce qui conduit Matheron a la forte conclusion suivante : « (Le rétablissement de [’état civil)
ne manifeste au fond rien d’autre que le conatus méme de la société politique : son effort
obstiné et tenace pour persévérer envers et contre tout dans son étre. Mais il devient alors

evident que la genese de la société politique, abstraction faite de toute question d’origine,

31 Matheron, op. cit., 1994, p. 156.
2 Ibid., p. 157.

26



n’est rien d’autre que le processus méme par lequel elle se produit et se reproduit elle-méme
en permanence, tous les jours sous nos yeux, et qui est strictement identique a celui par lequel

elle serait sortie d'un hypothétique état de nature si celui-ci avait existé” ».

La monnaie, expression de la totalité sociale

L’ensemble de ces réflexions construit un cadre théorique qui, loin de voir dans la
monnaie une donnée secondaire et contingente de l’ordre marchand, la pense comme
constituant son rapport premier, celui grace auquel cet ordre social accéde a 1’existence
compléte. Ce role fondateur a pour base, non pas quelque qualité intrinséque qu’il faudrait
spécifier, mais ’accord unanime des sociétaires pour reconnaitre en elle ce que les autres
désirent absolument. Dans la monnaie, c’est ['unité objectivée du corps social qui se donne a
voir. On ne saurait mieux exprimer la nature holiste de la monnaie, son statut de puissance
collective. Son réle de médiation s’en déduit : tous partageant une méme vénération a son
¢gard, les conatus marchands cessent d’étre 'un face a ’autre dans un état d’absolue
étrangeté et leur lutte peut se polariser sur sa seule possession. De cette fagon, la monnaie
s’impose a toutes les activités marchandes comme le tiers médiateur qui en authentifie la
valeur sociale. Telle est la signification spécifique de la monnaie : elle est I’institution qui
donne réalité a la notion de valeur abstraite et par 1a méme, elle est ce qui permet 1’activité
marchande définie comme activité tout enti¢re tournée vers la valeur.

Bien que minoritaire en économie, cette conception de la monnaie n’est pas totalement
isolée au sein des sciences sociales. Des penseurs comme Marcel Mauss, Frangois Simiand ou
Georg Simmel ont défendu des positions assez proches. C’est la notion de confiance qu’ils ont
mise en avant pour rendre compte du mouvement généralis¢é d’adhésion qui constitue le
fondement du rapport monétaire. Nous partageons cette position a condition de bien garder a
I’esprit qu’une grande partie des acteurs économiques n’acceptent la définition officielle de la
monnaie que résignés et contraints, faute de mieux. Autrement dit, il faut penser une
confiance monétaire collective qui ne soit pas I’expression d’une adhésion spontanée de tous
les sociétaires mais bien plutot d’une adhésion forcée par I’effet irrésistible d’entrainement de
I’accord des autres. C’est par ce processus que 1’affect commun est produit et c¢’est par ce
méme processus qu’il peut étre détruit. Le point théoriquement décisif est dans la rupture avec

une approche naturalisée de la valeur, pensée hors de I’échange comme donnée objective, déja

>3 Ibid., p. 161.

27



la, intrinséque aux marchandises. Tout au contraire, les approches hétérodoxes partagent
I’idée que c’est la monnaie en tant qu’unité de compte qui donne sens et réalité a 1’évaluation.
La monnaie est ce par quoi les rapports marchands se trouvent pleinement institués comme
rapports nombrés. Elle est I'institution du nombre marchand. Il est vain de chercher a penser
le prix comme 1’expression d’une grandeur qui lui préexisterait et dont il ne serait que
I’expression. Il faut partir du désir unanime de monnaie et des formes sociales qui I’encadrent.
En ce sens, la monnaie peut étre dite « expression de la totalité sociale » a condition de bien
souligner que totalit¢ sociale (marchande) et monnaie se construisent simultanément en

prenant appui 1’une sur 1’autre.

IL. DERRIERE LE FAIT MONETAIRE, LA POTENTIA MULTITUDINIS

La caractéristique principale de cette approche de la monnaie, par quoi d’ailleurs elle
se distingue le plus de la théorie économique standard, réside donc dans le fait que, loin d’étre
le produit d’un accord rationnel, d’un processus conventionnel ou contractuel, la monnaie
nous reconduit au cceur du fait communautaire dont elle participe directement. Si la monnaie a
ainsi a voir avec le communautaire en un sens trés profond, on peut alors étre spontanément
tenté de former I’intuition qu’elle n’est pas sans quelques affinités avec le phénomene
religieux. Pour étre vraiment féconde et mériter d’étre suivie, cette heuristique nécessite
toutefois d’étre €élaborée. Il est bien évident en effet que seul un religieux considéré au-dela de
sa dimension dogmatique et théologique peut étre mis en connexion avec le communautaire
monétaire avec quelque sens. Pour pouvoir faire jouer adéquatement la référence religieuse a
I’intérieur de la problématique monétaire, il faut donc préalablement opérer une extension
conceptuelle du domaine du religieux, c’est-a-dire en dépasser la définition par ses contenus
substantiels originels — dogmatiques.

Cette opération a précisément €té au cceur du projet intellectuel de la sociologie
francaise du début du siécle, celle de Durkheim, Mauss et Hubert. Dans la logique du détour
et de I’hétérotopie qu’illustreront plus tard, chacun a leur maniére Lévi-Strauss ou Foucault,
Durkheim ne va pas explorer les formes élémentaires de la vie religieuse dans les sociétés
australiennes, ni Mauss les sociétés mélanésiennes, pour elles-mémes... mais pour mieux
revenir a leur propre société. En I’espece, Mauss et Durkheim ont pour projet de retrouver au
cceur méme des sociétés qu’on dit modernes la présence persistante du religieux, du sacré et

de I’archaique, contre les proclamations trop rapides de leur disparition. Ceux qui affirment

28



I’évanouissement du religieux, en effet, ne jugent que superficiellement et d’apres
I’affaiblissement de ses seuls contenus substantiels. Ils ne pergcoivent pas la permanence d’une
forme, indication plus fondamentale du religieux, susceptible d’abandonner certains contenus
anciens mais aussi d’en accueillir de nouveaux. Voici ce que disent Hubert et Mauss dans une
des citations peut-&tre les plus représentatives de leur intention intellectuelle : « Si les dieux
chacun a leur heure sortent du temple et deviennent profanes, nous voyons par contre des
choses humaines mais sociales, la patrie, la propriété, le travail, la personne humaine, y
entrer ['une aprés I'autre™ ». Les idoles changent et se succédent, nous disent donc Hubert et
Mauss... mais le temple reste ! Il y a donc quelque chose comme un religieux formel,
indépendamment et antérieurement aux contenus variés qui peuvent s’y investir. On pourrait
définir ce religieux formel comme I’ensemble des mécanismes de production de
communautés cimentées par des croyances et des affects collectifs ou, inversement, comme
I’ensemble des mécanismes de production de croyances et d’affects collectifs constitutifs de
communautés. Cette forme générale du religieux ainsi définie est déclinable dans de
nombreux domaines de manifestation du collectif : le théologique, ’Etat, les valeurs morales,
et aussi — telle est notre proposition — le monétaire.

Or il se trouve que le Traité politique offre une ressource du plus haut intérét pour
penser ce religieux étendu au-dela du théologique, ce religieux généralisé, il s’agit du concept
de Potentia Multitudinis. C’est pourquoi nous pouvons dés maintenant énoncer notre these :
en tant qu’il est un fait d’essence fondamentalement communautaire, le monétaire est un
mode particulier d’expression de la puissance de la multitude.

Conformément a I’idée d’un religieux formel auquel on 1’a heuristiquement fait
correspondre, la potentia multitudinis est une puissance générale, susceptible de se manifester
a la fois dans différents domaines et sous différents régimes. Les domaines sont ceux-la
mémes qui viennent d’étre indiqués : les régles juridiques de la cité, les commandements
théologiques, les valeurs morales, la norme monétaire... En tous ces ordres, c’est la potentia
multitudinis qui est a I’ceuvre, par ou d’ailleurs il est permis de remarquer que le concept de
« puissance de la multitude » donne acces, entre autres, a une théorie générale des normes. Si
la liste de ces domaines est parlante en soi, que faut-il entendre en revanche par « différents
régimes » de la puissance de la multitude ? De nombreux commentateurs, Laurent Bove en
particulier, ont fait remarquer que [’'une des questions qui préoccupent le plus

fondamentalement Spinoza, aussi bien dans I’Ethique que dans le Traité politique — et 1’on

> Henri Hubert et Marcel Mauss, « Introduction a 1’analyse de quelques phénoménes religieux », in Mauss
Marcel, Euvres, t. 1, Les fonctions sociales du sacré, Paris, Editions de Minuit, 1997.

29



pourrait bien considérer qu’il s’agit méme de la question directrice de toute 1’ceuvre —,
concerne le degré auquel respectivement les corps humains et les corps sociaux sont séparés
de leur puissance ou au contraire parviennent a se la réapproprier. La question des « régimes »
de la potentia multitudinis est donc celle de la séparation ou de la pleine appropriation par la
multitude de sa propre puissance. Or, pour étre de plain-pied avec cette puissance actualisée
au maximum, la multitude, comme 1’homme, doit avoir atteint cet état que Spinoza nomme la
« sagesse », celui-la dans lequel I’individu, humain ou collectif, est cause adéquate de ses
propres actions. Mais Spinoza nous dit assez que c’est trés rarement le cas, et que ce pourrait
méme ne jamais 1’étre tout a fait (£, IV, 4 et son corollaire). De fait nous constatons le plus
souvent que la multitude vit sa propre puissance sous 1’espece de 1’hétéronomie, et qu’elle
entretient avec elle un rapport d’étrangeté et de méconnaissance.

On peut nommer de facon oxymorique « transcendance immanente » cette apparente
extériorit¢é a la multitude de ses propres productions. Ce paradoxe d’une production
immanente et pourtant devenue extérieure et comme étrangere, caractéristique observable en
tous les domaines ou se manifeste la puissance de la multitude, est I'une des questions, mais
pas la seule, qui suggére d’élaborer quelque chose comme un modele général de la potentia
multitudinis, base commune a partir de laquelle penser ensuite ses différentes déclinaisons

spécifiques, en particulier dans 1I’ordre monétaire.

Esquisse d’un modele général de la potentia multitudinis

Comment la production collective peut-elle a ce point devenir étrangére a ses
producteurs ? Telle est bien la question que pose la potentia multitudinis sous le régime de la
transcendance immanente. Y répondre suppose d’entrer dans le détail des mécanismes de
formation de la puissance de la multitude. Or, a ce sujet, Spinoza nous donne au moins deux
indications. La premiére est fournie dans le cadre spécifique de 1’ordre politique, mais il est
permis de penser qu’elle est d’une portée beaucoup plus générale : « La multitude s’accorde
naturellement sous la conduite de quelque affect commun » (TP, VI, 1). L’affect commun est
donc producteur de la multitude ; mais comment est-il lui-méme produit ? C’est 1’ Ethique, on
I’a vu, qui en indique le mécanisme principal, a savoir I’imitation interindividuelle des affects
(E, 1II, 27). Mais I’imitation des affects suffit-elle a elle seule a rendre compte de 1’effet de
transcendance immanente ? Oui si I’on n’omet pas de mentionner un détail en apparence
insignifiant, et méme trivial, a savoir que les sociétés sont des réunions d’hommes nombreux.

Ce détail anodin est en fait décisif, car il implique que par le jeu de la contagion de proche en

30



proche, la dynamique de 1I’émulation des affects peut se propager bien au-dela du rayon
d’action et d’interaction de chaque agent, et lui revenir avec une force accrue qui lui semble
étrangere puisqu’elle s’est accumulée hors sa vue. On peut ainsi former la conjecture que dans
une communauté de petite taille, ou « petit » se définit ici précisément par le fait que toutes
les interactions sont visibles a tous, il n’y a pas étrangeté de la production affective collective
a ses producteurs. Dans une communauté nombreuse au contraire, les individus sont exposés a
recevoir des affects collectifs qui ont déja atteint un haut degré de composition, a proportion
du nombre de ceux qui les ont déja éprouvés et répercutés. (E, III, 31) donne une premiére
idée de ces lois de composition des affects : « Si nous imaginons qu’un autre aime ou désire
ou hait ce que nous-mémes aimons désirons ou haissons, par la-méme nous aimerons,
désirerons ou hairons [’objet avec plus de constance ». La démonstration précise : « Du seul
fait que nous imaginons que quelqu’un aime quelque objet, nous aimons cet objet (par la
prop. 27). Or nous supposons que nous [’aimons sans cela ; il s’ajoute donc a ’amour une
nouvelle cause qui le renforce® ». Et le corollaire de citer ce mot du poéte : « Amants nous
espérons et ensemble nous craignons / Il est de fer celui qui aime avec le consentement de
l"autre ». Que dire alors de celui qui aime avec le consentement d’un grand nombre
d’autres ?...

Les communautés nombreuses peuvent donc étre parcourues par des courants d’affects
collectifs que chacun a la fois regoit et renforce, et par rapport auxquels chacun se sent dans la
méme hétéronomie que face a une vague formée au large alors méme que chacun contribue a
ce qui apparaitra comme le large pour d’autres qui sont a distance de lui. Cette composition-
autonomisation d’un affect collectif par des effets de résonance™ et de propagation a été
clairement percue par Durkheim dont certains passages ont des échos étrangement
spinozistes : « Parce que [les manieres d’agir en société] sont élaborées en commun, la
vivacité avec laquelle elles sont pensées par chaque esprit particulier retentit dans tous les
autres et réciproquement. Les représentations qui les expriment en chacun de nous ont donc
une intensité a laquelle des états de conscience purement privés ne sauraient atteindre : car
elles sont fortes des innombrables représentations individuelles qui ont servi a former
chacune d’elles’” ». Durkheim, anthropologue des manifestations d’effervescence collective

de la vie religieuse des sociétés australiennes, observe pour ainsi dire in situ 1’opération du

> C’est nous qui soulignons.

% Pour le développement des thématiques de la résonance dans le spinozisme, voir Yves Citton, L envers de la
liberté. L’invention d’un imaginaire spinoziste dans la France des Lumiéres, Editions Amsterdam, 2006.

°" Emile Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Presses Universitaires de France, coll.
« Quadrige », 1990, p. 297.

31



mécanisme spinoziste d’imitation des affects (E, 111, 27) : « Pour raffermir les sentiments qui
abandonnés a eux-mémes s étioleraient, il suffit de rapprocher et de mettre en relation plus
étroites et plus actives ceux qui les éprouvent™ ». C’est ce que Spinoza saisit d’un seul mot
qui concentre, mais a contrario, toutes ces intuitions, et ce mot c’est « solitude » : « Une Cité
(...) ou la paix est un effet d’inertie des sujets conduits comme un troupeau, et formés
uniquement a la servitude, mérite le nom de solitude plutot que celui de Cité” » (TP, V, 4). Si
la dictature vise la forme « solitude », c’est pour maintenir les sujets dans un isolement
monadique, seul capable d’empécher les contacts et les communications d’affects, donc de
tuer dans I’ceuf toute formation de puissance de la multitude.

On comprend que le tyran veuille se garder de la potentia multitudinis, car assurément
c’est une treés grande puissance. Elle peut d’ailleurs affecter ceux sur qui elle s’abat pour le
meilleur ou pour le pire. Elle décuple les forces de I’homme charismatique qui en est le point
focal. Voici ce qu’en dit Durkheim : « Ce surcroit de force est bien réel. 1l lui vient du groupe
méme auquel il s’adresse. Les sentiments qu’il provoque par sa parole reviennent vers lui
mais, grossis, amplifiés, ils renforcent d’autant son sentiment propre. Les énergies
passionnelles qu’il souleve retentissent en lui et relevent son ton vital. Ce n’est plus un
individu qui parle, c’est un groupe incarné et personnifié® ». La méme puissance de la
multitude qui exalte les individus peut aussi les tuer. Dans un texte stupéfiant intitulé Des
effets physiques chez l'individu de l’idée de mort suggérée par la collectivité, Mauss montre
de quelle facon, dans les sociétés maoris, la transgression, méme involontaire, d’un tabou
réputé mortel par un individu peut polariser contre lui un affect de désapprobation du groupe
entier si puissant qu’il peut en résulter jusqu’a la mort effective du sujet. De manicre sans
doute moins spectaculaire, mais tout aussi significative, Spinoza suggere en (7P, VIII, 48) que
ceux qui doivent préter serment auront & jurer, non pas devant Dieu, mais sur le salut de la
patrie et sur I’assemblée supréme : « Qui jure devant Dieu met en jeu son bien propre dont il
est le seul juge ; qui jure par la liberté et le salut de la patrie met en jeu le bien commun dont
il n’est pas le juge, et s’il se parjure, il se déclare lui-méme ennemi de la Patrie ». Mais que
vise cette procédure, sinon de remettre le jureur au contact le plus direct de la multitude et de
lui faire ré-éprouver avec tremblement sa puissance ?

Destructrice ou constructrice, la puissance de la multitude est a la recherche

d’occasions de se manifester. Cette formulation, d’un caractére d’hypostase en toute rigueur

¥ Durkheim, ibid., p. 300.
% Traité politique, Traduction Charles Appuhn, Garnier-Flammarion.
% Durkheim, op. cit., p. 301.

32



inapproprié, veut simplement suggérer que la configuration d’affects polarisés est un
attracteur treés puissant de la dynamique collective, car chacun a pu faire I’expérience des
émotions treés spécifiques et trés intenses de 'umisson, et persister dans le désir de la
reproduire sitot que 1’opportunité s’en présentera. On pourrait peut-étre méme parler de méta-
affect a propos de cette expérience générique de l’intensité, intensité de la polarisation
collective qui se sur-ajoute a tous les affects particuliers. Ainsi, la puissance de la multitude
saisit toutes les occasions d’effusions collectives qui se présentent a elle — pour ainsi dire elle
se trouve des paratonnerres. L’homme charismatique, par exemple, en fait typiquement office.
I1 est le réceptacle d’énergies qui ne sont pas les siennes : « L’ homme qui s adresse a la foule
sent en lui comme une pléthore anormale de force qui le débordent et qui tendent a se
répandre hors de lui; il a méme parfois ['impression qu’il est dominé par une puissance
morale qui le dépasse et dont il n’est que [’interpréte® ». Durkheim n’est-il pas la
incroyablement spinoziste ? Cette « puissance morale » qui « déborde, dépasse et domine »
I’orateur, qu’est-elle, sinon la potentia multitudinis méme ?

Parfois la puissance de la multitude se trouve des paratonnerres, parfois on les lui
donne. Dans le chapitre V du Traité théologico-politique (TTP), Spinoza évoque les rites et
les cérémonies comme des occasions instituées ou typiquement se recréé 1’émotion intense de
I’unisson. A ce propos, Spinoza use d’une expression trés significative. Quelle est la fonction
des cérémonies, demande-t-il ? Réponse : « Elles ne concernent pas la loi divine et ne sont
pas utiles a la béatitude et a la vertu. Elles regardent la seule félicité temporelle du corps® ».
Corporis temporanea felicitas : voila I’affect trés agréable dont la multitude se gratifie elle-
méme par I’intermédiaire et par le détour des cérémonies. Car méme si Spinoza ne le précise
pas, il n’est pas illégitime de supposer que ce corps félicité est bien le corps collectif. Spinoza
ne dit-il pas d’ailleurs explicitement, peu avant, que les cérémonies ne peuvent « étre
célébrées que par la société tout entiére et non par chacun individuellement® », et peu aprés
que « les cérémonies servaient @ maintenir et a conserver 1’Etat des Juifs® » ? 11 apparait
donc sans ambiguité que les cérémonies ont pour objet de refaire communauté par la
reviviscence d’un affect commun. C’est précisément la fonction que Durkheim voit remplie
par le totem, chose offerte au regard de tous, précipitant un affect commun et par laquelle le

groupe prend une plus vive conscience de lui-méme. Dans I’entrecroisement des regards

o Ibid., p. 300.

82 Traité théologico-politique, chapitre V, §1, p. 209, traduction Jacqueline Lagrée et Pierre-Frangois Moreau,
Fuvres, Paris, Presses Universitaires de France, coll. « Epiméthée », 1999 ; ¢’est nous qui soulignons.

8 Id, chapitre 5, §1, p. 209.

% Ibid., chapitre 5, §1, p. 211.

33



polarisés sur un seul et méme objet, la communauté s’éprouve a nouveau comme telle, ¢ ‘est-
a-dire comme réunion d’individus pareillement affectés. Spinoza identifie parfaitement cette
fonction de précipitation des affects et des énergies collectifs que remplit le totem. Tel est
bien le role qu’il reconnait a I’arche d’alliance, portée par les Hébreux au milieu de leurs

troupes pour galvaniser leur force en allant au combat (77P, chapitre XVII, §13).

Circulations de la potentia multitudinis

Il est donc permis de voir en la potentia multitudinis le mode d’étre générique du
collectif. Laurent Bove en dit trés logiquement, et plus précisément, qu’elle est le conatus du
corps social”. Or ce conatus est susceptible de s’actualiser dans une grande variété de
registres, bien au-deld du seul ordre politique ou Spinoza, conformément a 1’objet qu’il se
donne dans le 7P, nous en fait voir le jeu. Peut-étre faut-il alors envisager de se défaire des
particularités qui sont en fait attachées au terrain d’ou Spinoza a primitivement dégagé le
concept de puissance de la multitude, terrain dont les caractéristiques spécifiques ne devraient
pas en toute rigueur entrer dans le concept sous sa forme la plus générale. Pour étre sans doute
le plus spécifiquement caractéristique des origines « politiques » de la formation du concept
de « puissance de la multitude », I’idée de « transfert » — transfert des « droits naturels » des
individus au souverain, par lequel se réalise la transition de 1’état de nature a I’état civil — est
concernée au premier chef par cette opération de montée en généralité.

Spinoza nomme « droit naturel » cet intéressement forcené d’une existence a soi qui
est le propre du conatus, et dont les tendances les plus brutes et les plus sauvages sont
précisément a I’ceuvre dans 1’état... de nature. Par droit naturel, il faut donc entendre cette
« légitimité » que chacun s’accorde a soi-méme, et sans autre justification que soi-méme, de
pourvoir impérieusement a ce qu’il estime étre les réquisits de sa propre persévérance. Mais le
droit naturel est en fait un concept a deux faces: il désigne simultanément la tendance
profonde d’un conatus a vivre selon ses inclinations... et la capacité concréte de se tenir a cet
idéal. Le droit naturel est donc la mesure de la puissance : « le droit naturel [...] de chaque
individu s’étend aussi loin que s’étend sa puissance » (TP, II, 4) résume lapidairement
Spinoza. Désir de vivre souverainement a la hauteur des possibilités de sa propre puissance :
on comprend que le droit naturel soit potentiellement, tel quel, une force antisociale et que son

entrée dans un régime de régulation soit I’enjeu méme du passage a I’état civil. Cette entrée

5 Laurent Bove, « De la prudence des corps. Du physique au politique », Introduction au Traité politique, Le
Livre de poche, 2002.

34



consiste-t-elle a proprement parler en un transfert des droits naturels des individus au
souverain ? Assurément, la catégorie de « transfert » ne laisse pas d’étre aporétique. On sait
qu’elle a fondamentalement partie liée avec les conceptions contractualistes de la formation
de I’Etat. Or la position de Spinoza a varié en cette matiére. Le chapitre XVI du Traité
théologico-politique participe a beaucoup d’égards de cette tradition contractualiste. On sait
aussi quelle sensible inflexion opére Spinoza du T7P au TP* — quoiqu’on pourrait penser que
le virage est en fait déja amorcé au sein méme du 77P, et plus précisément entre les chapitres
XVI et XVII”. Ne serait-il pas logique, prenant cette tendance au sérieux, de la prolonger et
de voir dans la rémanence de la catégorie de « transfert » au sein du 7P une scorie dont le
destin devrait étre 1’abandon définitif ? On peut en étre tenté en particulier au vu des
difficultés que cette catégorie ne laisse pas de poser, a commencer par celle qui consiste a
assimiler de fait le droit naturel a une chose déplagable, qui pourrait étre cédée, et puis reprise.
Le concept de droit naturel ne prend-il pas la une tonalité beaucoup plus juridique que ne le
voudrait sa signification véritable, en apparaissant en quelque sorte comme un attribut
détachable de son attributaire, comme un titre sépar¢ de son porteur ? Comment, par exemple,
penser le recouvrement de leur droit naturel par les sujets ? Serait-ce le souverain qui
« rétrocéde » ? Evidemment non — on ne verrait pas par quel mouvement de bonté. Est-ce
alors le sujet qui « récupére » ? Mais on a du mal a se former une image satisfaisante de cette
récupération. Ces difficultés ne sont-elles pas I’indice d’un fonctionnement trop juridique du
concept de droit naturel, a I’encontre de la vision anthropologique, et méme énergétique, dont
fondamentalement il procéde ? L’idée de droit naturel n’étant pas autre chose que 1’expression
politique du conatus, elle a pour intérét de faire voir qu’il y entre une fondamentale aspiration
a la souveraineté individuelle, a vivre sui juris, selon sa pente et sa complexion — ex suo
ingenio (TP, 11, 9). Or, retrouver ainsi sous le droit naturel son référent premier du conatus
comme puissance individuée est utile si ’on veut se donner de la potentia multitudinis
I’image non seulement, bien sir, d’'une composition de puissances individuelles, mais aussi
d’une circulation de puissance composée.

Conformément aux effets de transcendance immanente, la composition des puissances,

passé le seuil quantitatif critique des « communautés nombreuses », entraine ipso facto

% Voir Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza, op. cit. ; ainsi que « Le probléme de
I’évolution de Spinoza du Traité théologico-politique au Traité politique », in Edwin Curley et Pierre-Frangois
Moreau (éds.), Spinoza. Issues and directions, E. J. Brill, 1990.

%7 Pierre-Frangois Moreau repére ainsi deux modéles de genése de 1’Etat dans le 77P, 1’un contractualiste et situé
dans le chapitre XVI, I’autre préfigurant les analyses du 7P, situé dans les chapitres V et XVII: « Les deux
genéses de I’Etat dans le Traité théologico-politique », in Laurent Bove (éd.), La recta ratio. Criticiste et
spinoziste ? Hommage en [’honneur de Bertrand Rousset, Groupe de Recherches Spinozistes, Paris, Presses de
I’Université de Paris-Sorbonne, 1999.

35



I’autonomisation de la puissance composée en surplomb de ses propres composantes. Mais
I’essentiel de cette perspective réside dans le fait de substituer un modele de la circulation au
modele du transfert. Idéalement il faudrait trouver a combiner deux images pour évoquer ce
processus particulier de formation de la potentia multitudinis. Une image météorologique
d’abord, qui enchainerait les trois moments évaporation/condensation/précipitation — mais
précipitation sous la forme concentrée de 1’orage. Une image fluviale, en second lieu, ou les
ruissellements de puissances individuées convergent en un flux central et massif charriant
toute la potentia multitudinis. L’image météorologique a pour avantage de saisir le double
mouvement ascendant/descendant qui est le propre de la transcendance immanente. Par
comparaison 1’image fluviale est d’une certaine maniére trop « plane ». A défaut de bien
restituer D’effet de verticalit¢ immanente, elle a en revanche pour intérét de figurer les
phénoménes de confluence, de circulation du grand courant central de puissance composé...
et de son éventuel fractionnement en différents bras. Car, en effet, la puissance de la multitude
n’est pas en permanence a son maximum de composition, et elle connait des degrés. C’est
bien ce que suggere (TP, III, 9) a propos des mouvements d’indignation : « Puisque le droit
de la Cité se définit par la puissance commune de la multitude, il est certain que la puissance
et le droit de la Cité sont amoindris dans la mesure exacte ou elle offre elle-méme a un plus
grand nombre de sujets des raisons de se liguer ». Cette ligue d’une partie des citoyens
indignés, qu’est-elle sinon un bras qui se détache du courant principal et, cessant de lui
apporter son flux de puissance, s’appréte a entrer en confrontation en créant une circulation
secondaire adverse ? La puissance collective perd alors son unité de confluence pour entrer
dans un régime de compositions séparées et antagonistes. Le courant unique de pofentia
multitudinis s’est divisé en flux opposés, et cette sorte d’hydraulique de la puissance tombant
elle aussi, évidemment, sous le coup du quantitativisme universel®™, ce conflit de
fractionnement a pour résolution la domination du courant le plus intense.

Inscrit dans le modéle général de la circulation, un épisode de cette nature a aussi pour
vertu de mettre en évidence une autre caractéristique majeure de la potentia multitudinis, plus
spécialement observable dans I’ordre politique, a savoir que la circulation de puissance peut
faire 1’objet de captures. Les hommes — en tout cas certains d’entre eux — ont, méme
confusément, conscience de la force charriée par les grands courants de potentia multitudinis,
et par la de I’incommensurable surplus de puissance « extérieure » qu’ils pourraient ajouter a

leur puissance propre. S’il arrive que la circulation passe par un agent qui I’a attirée a lui,

8 A propos du quantitativisme de Spinoza, voir Charles Ramond, Qualité et quantité dans la philosophie de
Spinoza, Paris, Presses Universitaires de France, coll. « Philosophie d’aujourd’hui », 1995.

36



mais inintentionnellement, par ses propriétés singuliéres par exemple et I’effet de saillance qui
en résulte, il est d’autres agents, en revanche, qui cherchent délibérément a la faire passer par
eux, a s’y intercaler, a se placer dans son courant pour en récupérer la puissance. Spinoza en
donne maints exemples, notamment dans le 77P ou rien n’est caché de ’effort des rois de se
faire passer pour divins, c’est-a-dire de mobiliser a leur profit la potentia multitudinis en 1’'une
de ses manifestations les plus spontanées, a savoir sous la forme de la croyance théologico-
superstitieuse : « les rois qui avaient jadis usurpé la souveraineté se sont efforcés, pour
assurer leur sécurité, de faire croire que leur race était issue des dieux immortels. Car ils
pensaient que, du moment que leurs sujets et tous les autres hommes ne les regarderaient pas
comme des égaux mais les croiraient des dieux, ils supporteraient plus volontiers leur
gouvernement” ». Les plus lucides des puissants ont donc hautement conscience de
I’immensité de la force charriée par le grand courant de la croyance superstitieuse, et des
profits qu’ils peuvent tirer de se placer dans son flux : « Alexandre voulut étre salué comme
fils de Jupiter ; il semble I’avoir fait, non par orgueil, mais en homme avisé » (TTP, XVII,
§6). Et Spinoza de citer Quinte-Curce rapportant le propos d’Alexandre : « [Jupiter] m’a
offert le titre de fils ; I’accepter ne fut pas nuisible a [’exécution de nos entreprises »... Quand
bien méme — et peut-Etre parce que — elle se dit sur le mode de la litote, 1’utilité n’en est que
plus transparente : la potentia multitudinis est une ressource disponible a qui saura la capter.
Mais c’est bien 1a le genre d’aveu qui doit rester entre initiés, c’est-a-dire entre habitués de
I’instrumentation des grandes forces qui gravitent autour des lieux de pouvoir. Car, dans ce
cas précis des usages politiques de la croyance religieuse, il est d’une stratégique importance
que la multitude demeure dans la méconnaissance, et séparée de sa propre puissance : « celui
qui cherche les vraies causes des miracles et s efforce de comprendre les choses naturelles en
savant [...] est souvent considéré et désigné comme hérétique et impie par ceux-la que le
vulgaire adore comme interprete de la Nature et des Dieux. Car ils savent que, l’ignorance
supprimée, disparait aussi cet étonnement Sstupide, c’est-a-dire leur unique argument et
[’'unique moyen qu’ils aient de défendre leur autorité » (E, 1, App.). Ainsi la potentia
multitudinis fait-elle 1’objet de luttes de captation et de récupération, entreprises qui donnent
d’ailleurs lieu a 1’élaboration d’un véritable savoir pratique — une phronesis et une metis de la
manipulation symbolique, dont le 77P est peut-&tre 1’un des premiers textes a dévoiler aussi
cliniquement les ressorts. C’est bien ainsi que trouve a se clarifier la distinction de la

puissance et du pouvoir : « le pouvoir politique, dit Alexandre Matheron, est /a confiscation

8 TTP, op. cit., chap. XVII, p. 543.

37



par les dirigeants de la puissance collective de leurs sujets”® » ; et, dans ’ordre politique,
cette confiscation est solidifiée par le fait spécifique de [’institutionnalisation qui fige la
potentia multitudinis en un appareil de pouvoir séparé, coupant davantage encore la multitude

de sa propre puissance.

Captures et structures de la potentia multitudinis monétaire

Mais alors qu’en est-il des circulations et des éventuelles captations de la potentia
multitudinis dans 1’ordre monétaire ? Comprendre le fait monétaire exige d’abord de redire
qu’en toute généralité il n’est nul besoin de capture effective et d’institutionnalisation pour
que la multitude soit dominée par sa propre puissance. L’ordre politique lui-méme, qu’on
retiendrait pourtant spontanément comme paradigme de 1’ordre institutionnalisé et appareillé,
en donne la confirmation. Car il est permis de considérer comme ’une de ses strates, certes
les plus profondes, les coutumes et les mceurs, dont Laurent Bove rappelle qu’ils sont comme
’habitus du corps social”’, et qui, produits typiques de la potentia multitudinis, préexistent a
I’Etat. Cette antériorité n’est-elle pas manifeste quand Bove observe que le génie politique de
Moise consiste précisément « a ne prescrire que ce qui n’entre pas en contradiction avec les
habitudes des Hébreux™ » ? L’Etat n’est pas le tout premier produit de la potentia
multitudinis, il s’est déja formé quelque chose avant sa constitution en appareil et avec quoi
cet Etat doit compter. C’est bien ce que rappelle pour sa part Alexandre Matheron dont le
modéle de genése de I’Etat procéde en deux étapes distinctes: la premiére réalise la
convergence affective sur des normes du licite et du prohibé, et consiste en fait en une genése
des meeurs... auxquelles la seconde étape donne une inscription sous I’espéce de la loi et une
institutionnalisation en un appareil séparé¢ — par ou passe concrétement la « confiscation » de
puissance.

Faire ces distinctions n’est pas inutile car, mutatis mutandis, il en va de maniére assez
semblable avec la constitution de la communauté monétaire, dont nous avons montré qu’elle
est d’abord communauté d’identification du bien compendium de tous les autres biens. Or on
peut trés bien concevoir en principe que cette convergence d’identification s’opere par le seul
mécanisme des interactions mimétiques, la puissance de la multitude imposant ici a chacun la

norme monétaire sur le méme mode qu’ailleurs elle impose la norme des meeurs. Pour autant,

7 Matheron, op.cit., 1988, p. XX, ¢’est nous qui soulignons.
I Laurent Bove (2002), op. cit.
2 1d., p. 53.

38



il se trouve que, historiquement, la geneése de la monnaie est presque toujours vouée a
rencontrer 1’Etat sur son chemin. Et, de fait, le processus de convergence monétaire n’a, en
pratique, ni la pureté ni I’isonomie d’une atomistique indifférenciée. Des puissances privées,
on I’a vu, s’efforcent sans cesse d’y intervenir avec le projet délibéré d’orienter la
convergence en leur faveur. Dans cette dynamique mimétique perturbée par la concurrence de
puissances monétaires privées inégales qui tentent chacune de proposer/imposer leur propre
bien comme le bien-compendium, I’Etat jouit alors d’un avantage compétitif stratégique
¢vident. D’abord parce que sa capacité de proposition/imposition est supérieure a celle de tous
les autres concurrents. Ensuite parce qu’il a un intérét immédiat a unifier 1’espace monétaire
sous sa houlette : celui de ’homogénéisation des moyens du réglement fiscal et de la dépense
publique sur lesquels reposent toute son économie matérielle”. Enfin, et surtout, parce qu’il
est lui-méme en quelque sorte un réservoir d’affects communs préconstitués auquel il est
facile d’adosser un affect commun monétaire : nous sommes d’autant plus enclins a converger
monétairement vers 1’objet frappé a I’effigie du souverain qu’autour de cette figure nous
faisons déja communauté. Ainsi, de méme que le souverain mobilise a son profit un affect
commun théologico-superstitieux pour mieux récupérer cette circulation déja établie de
potentia multitudinis, de méme la norme monétaire trouve le plus souvent a s’adosser aux
affects communs préexistants dont I’Etat est a la fois I’objet et le siége.

Le principe de la communauté monétaire n’est donc pas logiquement 1i¢ a celui de la
communauté politique, mais il se trouve qu historiquement il est le plus souvent dans son
orbite. On peut donc en principe trés bien concevoir une déconnexion de ces deux
communautés’™, quoiqu’en pratique leur coincidence constitue la configuration la plus
souvent réalisée. La norme monétaire s’établit alors sur une base politique-nationale, évidente
ressource en affects collectifs aisément transposables ; et dans ces conditions, ’Etat, une fois
de plus, réussit a s’intercaler dans la circulation de potentia multitudinis et & en capter le flux
sous I’espéce d’un avantage spécifique, monétaire, qu’on nomme le seigneuriage”. La

communauté de la monnaie offre donc, au moins autant que la communauté politique, une

3 A propos de « I’économie du politique », c’est-a-dire de la reproduction matérielle des instruments pratiques
de la puissance souveraine, voir Bruno Théret, Régimes économiques de [’ordre politique, Paris, Presses
Universitaires de France, 1992.

™ La communauté monétaire d’adoption du dollar déborde ainsi trés largement la communauté politique
américaine qui en est le socle.

> Originairement, le seigneuriage consiste en 1’impdt que devaient acquitter les agents économiques lorsqu’ils
voulaient transformer leur or-métal en or-monnaie, a savoir en une picce frappée au sceau de 1’autorité
souveraine. Plus généralement, le seigneuriage désigne tous les transferts de revenu liés au privilége d’émission.
On peut en noter deux sources principales, d’une part le fait qu’avec la monnaie créée, la banque centrale peut
acquérir des titres portant intérét, d’autre part, en cas d’inflation, le fait que les encaisses monétaires perdent de
leur valeur, ce qui implique une diminution de la « dette » de la banque centrale.

39



image saisissante de ce mouvement des produits de I’immanence, échappant a leurs
producteurs, leur revenant comme une force étrangere, et dans le cas présent sous la forme
d’une autorité singuliére qui en a réussi la récupération. Une fois de plus donc, par cette
capture de circulation, la potentia multitudinis, au terme de son mouvement ascendant, est
figée en un pouvoir, ici un pouvoir monétaire, qui redescend sur les sujets pour faire valoir sa

norme.

Les modes de la norme monétaire

Mais quelle est la modalité exacte de ce « faire valoir » ? La norme monétaire prévaut-
elle par les mémes mécanismes que la norme politico-juridique ? Est-il possible de dire que
I’Etat impose sa monnaie comme il impose son droit ? S’interroger de la sorte c’est poser
dans 1’ordre monétaire les questions que posent le 7P dans I’ordre politique, a savoir les
questions — inverses et complémentaires — de 1’enforcement de la norme et de la sédition,
autrement dit les questions de la norme « en régime » ou en crise. Or, sur fond de mécanismes
communs tout a fait généraux — ceux de la potentia multitudinis —, les diverses sortes de
normes répondent a des modalités d’enforcement qui peuvent €tre sensiblement différentes.
Ainsi, par exemple, la norme de la loi appelle un appareil de force, donc une institution
séparée. A I’inverse, la norme morale se passe de toute institutionnalisation. Par une forme
particuliere d’enforcement qu’on pourrait qualifier d’a-centrique, les individus sont ramenés a
la norme par le jeu d’affects dont le groupe tout entier est la source — affects de gloire ou de
honte (E, III, 29, scolie) respectivement liés a la joie ou a la tristesse d’avoir accompli ce que
nous imaginons approuvé ou tenu en aversion par les autres hommes ; et cette capacit¢ du
groupe de produire un affect composé dirigé vers I’'un de ses membres est bien une
manifestation typique de potentia multitudinis. Qu’en est-il alors de la norme monétaire sous
ce rapport ? Sans se confondre ni avec I’un ni avec 1’autre, il apparait que I’ordre monétaire
emprunte certains de leurs caractéres a 1’ordre politique du droit et a celui de la morale, dont il
constitue une hybridation originale.

Le trait le plus profond que I’ordre monétaire partage avec ’ordre des mceurs tient
sans doute a ce que sa norme ne saurait étre imposée coercitivement. L’épisode historique des
assignats en donne une illustration tout a fait frappante, puisque méme la menace supréme —
celle de la peine de mort — ne peut forcer les sujets a adopter une norme monétaire qu’ils
estiment leur disconvenir. On imagine sans peine a quel point cette disconvenance doit étre

jugée intolérable pour qu’elle aille jusqu’a faire prendre le risque de la peine capitale... Mais

40



c’est que, dans une économie ou le travail a été divisé au point de rendre impossible la
reproduction autarcique, la monnaie, en tant qu’abrégé de tous les biens, est le seul acces aux
objets permettant de satisfaire la forme a la fois la plus élémentaire et la plus impérieuse de la
persévérance dans 1’étre, a savoir la reproduction matérielle et méme la survie biologique. Il y
a donc, certes, des affects de crainte derriere la monnaie, mais ce ne sont pas ceux d’une
autorité centrale qui contraindrait a I’usage et sanctionnerait le refus. Ce sont des affects liés a
I’éventuelle détérioration de I’acceés aux biens — qui est 1’utilité spécifique attendue de la
monnaie. Il apparait donc que, si la norme juridique fonctionne en derniére instance a la force
et la norme morale a ’ostracisme, la norme monétaire fonctionne, elle a la commodité et a
I’utilité pratique en premier lieu. Insister sur cette clause « de premier lieu » a bien sir pour
intention de signifier qu’on ne saurait s’en tenir 1a, mais aussi de souligner les aspects
fonctionnels de la monnaie — sans se contenter d’une théorie de la monnaie qui serait
fonctionnaliste. Car en effet la performance instrumentale de la monnaie est I’expression des
caractéristiques structurelles de 1’ordre monétaire en son entier. Et c’est 2 ce moment
d’ailleurs que le fonctionnement de la norme monétaire se rapproche de celui de la norme
politique.

Car I'un et l'autre ordres présentent cette structure a deux niveaux qui les rend si
comparables. Deux niveaux, a I’image des deux étapes de la genése de ’Etat restituée par
Alexandre Matheron. La Cité se constitue d’abord comme communauté de meceurs,
communauté « inorganique » nous dit Matheron’, qui doit impérativement s’institutionnaliser
si elle veut se maintenir. Et de fait, DI’existence de ce principe communautaire,
indépendamment et peut-étre méme antérieurement a 1’institutionnalisation étatique, est
attestée a plusieurs reprises par Spinoza dans les traités. Spinoza en effet n’hésite pas a
envisager quelque chose comme 1’ingenium — la complexion — d’un peuple, et Pierre-Frangois
Moreau’’ rappelle 1’exemple, donné par le TTP, des Juifs qui continuent de se reconnaitre
comme communauté en dépit de la dispersion diasporique, et celui des Chinois aussi, qui
s’identifient toujours comme Nation alors méme qu’ils vivent sous un Etat qui n’est pas le
leur (I’Etat Mandchou)”®. La communauté se passe donc parfois d’Etat propre, puisqu’elle
peut ne pas avoir d’Etat du tout ou relever d’un Etat qui n’est pas le sien, et n’en persévére

pas moins dans son étre, cela notamment au travers de signes — la circoncision pour les Juifs,

® Matheron, op. cit., 1992, p. 146

7 Pierre-Frangois Moreau, « Spinoza et la duperie de soi », in Augustin Giovannoni (dir.), Figures de la duperie
de soi, Paris, Editions Kimé, 2001, p. 69 ; voir aussi: Spinoza. L’expérience et ’éternité, Paris, Presses
Universitaires de France, coll. « Epiméthée », 1994, p. 463.

B TTP, chap. 111, §12, p. 177-178.

41



la natte pour les Chinois” —, foyers de fixations d’affects communs d’appartenance et soutiens
d’un imaginaire collectif*’. Frangois Zourabichvili®' également apercoit ce mode d’étre ante-
étatique de la communauté en la « multitude libre » que le peuple Hébreu constitue a sa sortie
d’Egypte et dont Spinoza dit qu’elle précéde la formation de 1’Etat juif®’. La multitude libre
est donc cette phase métastable du collectif, substratum d’affects communs qui peut (dans
certaines conditions particuliéres) se passer d’Etat mais dont I’Etat ne peut se passer — et sur
lequel d’ailleurs, la plupart du temps, elle débouche. II faut donc, dans un deuxi¢me temps, le
procés d’institutionnalisation pour faire passer la communauté de mceurs a 1’état de
communauté proprement politique, et ce faisant produire une « multitude structurée ». Et c’est
par le travail des institutions que sont alors accommodés tous les conflits résiduels, c’est-a-
dire tous les conflits dont il est implicitement acquis qu’ils seront réglés dans le cadre de cet
étre-ensemble circonscrit, sans le remettre en cause.

Il en va identiquement pour la structure de I’ordre monétaire. Car cet ordre est d’abord
assis sur une communauté fondamentale, en 1’espéce une communauté d’identification
puisqu’elle consiste en une convergence unanime pour reconnaitre tel bien particulier comme
«abrégé » de tous les autres biens. Mais, comme la communaut¢ de mceurs, cette
communauté monétaire fondamentale doit s’institutionnaliser pour €laborer in concreto les
dispositifs et les compromis pratiques de la vie monétaire collective, ¢’est-a-dire pour instituer
et faire fonctionner la « régle monétaire ». Par « régle monétaire », il faut entendre I’ensemble
des principes et des conditions gouvernant 1’émission de monnaie — elle est généralement
instrumentée par une banque centrale. C’est donc au niveau de la régle monétaire que se ré-
exprime toute une conflictualité spécifique, une conflictualité pour ainsi dire de « second
rang » puisqu’elle n’est plus liée aux luttes primaires d’imposition/identification du bien-
compendium mais a 1’accommodation des tensions résiduelles propres au fonctionnement de
I’équivalent général en régime. Or ces tensions résiduelles existent bel et bien, ne serait-ce
que parce que les différents groupes sociaux sont inégalement situés par rapport a la regle
monétaire, celle-ci pouvant alternativement favoriser dans I’acces a la monnaie les créanciers
ou les débiteurs, les salariés ou les rentiers, le capital industriel ou le capital financier, etc. En

régime, la régle monétaire est donc soutenue par I’affect commun fondamental, constitutif de

? « Quant au signe de la circoncision, je ’estime d’une telle importance dans ce domaine que je me persuade
qu’a lui seul, il peut conserver cette nation pour [’éternité [...] [Les Chinois] eux aussi conservent avec le soin
le plus religieux cette natte qu’ils ont sur la téte, qui les sépare de tous les autres ; et, ainsi séparés, ils se sont
conserveés durant tant de millions d’années... » (TTP, Chap. 111, §12).

%.TTP, id. ; Moreau, 2001, op. cit.

81 Frangois Zourabichvili, Le conservatisme paradoxal de Spinoza, Paris, Presses Universitaires de France, coll.
« Pratiques théoriques », 2002.

82 TTP, chap. V et XVII,

42



la communauté formée par la reconnaissance unanime du bien-compendium, et par les affects
« pratiques » liés a la stabilité percue (et anticipée) de 1’acceés aux biens ordinaires via le
medium monétaire.

Mais la conflictualité secondaire accommodée par la régle monétaire peut toujours
dégénérer a divers degrés, susceptibles de déstabiliser 1’ordre monétaire plus ou moins
profondément, et parfois jusqu’a la résurgence du conflit primaire, donc au risque de la
destruction compléte de la structure d’ensemble. Le spectre des pathologies monétaires est si
largement ouvert qu’il est exclu d’en donner un tableau complet. Mais il est possible d’en
retenir quelques schémas-types, les plus importants, qui tous posent en quelque sorte la
question de la réactivation des droits naturels monétaires — c’est-a-dire de la renaissance de

tendances monétaires locales centrifuges.

Droits naturels et séditions monétaires

C’est peut-€tre ici que la lecture du Traité politique se révéle le plus utile a 1’analyse
de ’ordre monétaire... et surtout de ses crises. Car le concept de droit naturel, dont Spinoza
fait le pivot des rapports des sujets au souverain, s’offre a une immédiate déclinaison
monétaire. On sait que le droit naturel est la marque méme du conatus, I’expression d’une
aspiration fondamentale a vivre selon son inclination. Il est surtout, pour reprendre la formule
de Balibar, une « liberté incompressible® », et par suite, non seulement une force
d’affirmation de soi, mais également de résistance®. C’est bien 1a que prend naissance 1’écart
entre Hobbes et Spinoza, pour qui jamais les sujets n’aliénent totalement et irréversiblement
leur souveraineté conative a I’Etat : « Vous me demandez quelle différence il y a entre Hobbes
et moi quant a la politique : cette différence consiste en ce que je maintiens toujours le droit
naturel et que je n’accorde dans une cité quelconque le droit au souverain sur les sujets que
dans la mesure ou, par la puissance, il ’emporte sur eux : c’est la continuation de [’état de
nature® ». Rien ne saurait désarmer définitivement le conatus — qui est « [’essence actuelle de
[’homme » (E, 1II, 7). C’est pourquoi, confront¢ a cette potentielle, mais irréductible
résistance, le souverain ne peut prétendre soumettre ses sujets que s’il « I’emporte par la
puissance ». Et c’est pourquoi également, il est toujours exposé¢ dans I’exercice de sa

domination au risque de I’exces, risque de 1’asservissement de trop qui fait franchir le seuil

% Etienne Balibar, « Spinoza, I’anti-Orwell », in La crainte des masses, Paris, Galilée, 1997.

% Sur cette dualité affirmative et résistante du conatus, voir Laurent Bove, Les stratégies du conatus. Affirmation
et resistance chez Spinoza, Vrin, 1996.

8 Lettre 50 a Jelles, Lettres, Garnier-Flammarion, traduction Charles Appuhn.

43



critique de « I’indignation » et basculer les sujets de la résignation dans la rébellion. La
rébellion est donc par excellence la manifestation de cette « résistance incompressible » et de
ce que le conatus-droit naturel, par la d’ailleurs tout a la continuit¢ de son effort de
persévérance, juge que ses intéréts fondamentaux sont désormais en danger — et par
conséquent se décide a « faire mouvement ». Pour frapper les esprits Spinoza dit en termes
extrémes les frontiéres de 1’insupportable — et corrélativement les limites de 1’oppression — :
« Toutes les actions auxquelles nul ne peut étre incité ni par promesses ni par menaces sont
en dehors des voies de la Cite » (TP, 111, 8) ; ainsi, par exemple, « de tout ce dont la nature
humaine a horreur a ce point qu’il le juge pire que tous les maux : qu’'un homme porte
témoignage contre lui-méme, se mette lui-méme au supplice, tue son pere et sa mere, ne
s’efforce pas d’éviter la mort, et autres choses semblables auxquelles ni promesses ni
menaces ne peuvent amener personne » (ibid.). Le souverain ne passera donc pas ces seuils
sans grand danger pour lui-méme, car « mettre a mort les sujets, les dépouiller, user de
violence contre les vierges, et autres choses semblables, c’est changer la crainte en
indignation » (TP, 1V, 4). Le droit naturel, c’est la possibilité constante de la fuite séditieuse.
Et c’est la rétivité du conatus, son refus de transiger a propos de ses intéréts vitaux, qui font la
crise.

Tout comme 1’ordre politique, I’ordre monétaire y est exposé. Ainsi, par exemple, une
politique monétaire trop restrictive entraine une raréfaction des moyens de paiement qui géne
le bon déroulement des transactions. Passé un certain seuil, les agents développent des
stratégies de fuite et reconstituent des communautés locales de paiement autour de monnaies
privées paralléles®™ permettant de contourner la norme monétaire centrale exagérément
pénurique. Ces tendances monétaires locales centrifuges sont typiquement a 1’ceuvre par
exemple dans le cas russe des années quatre-vingt dix*’ ou, faute d’accés satisfaisant a la
liquidité par le crédit, les entreprises s’assemblent en communautés de « troc » organisées
pour permettre a chacun de leurs membres d’utiliser sa propre marchandise comme moyen de
paiement. Telle est la forme spécifique qu’y prend le fractionnement de I’espace monétaire. 11
est assurément permis de voir dans ces mouvements la manifestation de droits naturels
monétaires exagérément 1ésés par une régle centrale qui entrave 1’effort de persévérance et les

détermine par la a s’orienter dans une direction alternative. La réactivation du droit naturel

8 Voir Jérome Blanc, Les monnaies paralléles. Unité et diversité du fait monétaire, Paris, L’Harmattan, 2001

%7 Pepita Ould-Ahmed, « Logiques économiques de la fragmentation monétaire. L’expérience de la Russie post-
socialiste », Journal des Anthropologues, décembre, 2002 ; « Le troc en Russie dans les années 1990. Une crise
des institutions monétaires sans perte de 1égitimité de la monnaie », in Théret Bruno (éd.), La monnaie dévoilée
par ses crises, Paris, Editions de ’EHESS, 2006, a paraitre.

44



monétaire consiste donc en cet élan de rupture qui fait refuser la norme commune quand celle-
ci met en péril la persévérance dans I’étre marchand, voire méme dans I’étre matériel-
biologique. On imagine sans peine combien la menace qui pese sur les données de la survie
¢conomique doit étre intense pour décider les agents a sortir de 1’ordre monétaire normal et a
explorer des solutions d’organisation monétaire alternatives quand on sait la somme de
problémes de coordination et d’institutionnalisation dont 1’ordre normal propose pour ainsi
dire la solution « clé¢ en mains ». Les situations de fractionnement monétaire, dans lesquelles
les agents, luttant pour reconquérir leur survie économique, tentent de se re-coordonner autour
de moyens de paiement paralléles, attestent pourtant la possibilité que les tensions monétaires
atteignent ces seuils critiques ou les conatus économiques sont déterminés a entreprendre les
efforts les plus inhabituels pour persévérer dans leur étre.

Il ne faut pourtant pas se tromper sur la nature véritable de cette premicre forme de
crise qui pourrait sans doute étre le plus justement qualifiée de sécession monétaire forcée. En
effet, dans cette forme spécifique de fractionnement, les agents ne cessent pas de reconnaitre
la monnaie officielle. Seule sa rareté les contraint a se tourner vers d’autres moyens de
paiement. Pepita Ould-Ahmed montre ainsi combien, dans la Russie des années quatre-vingt
dix, le rouble ne fait I’objet d’aucun rejet propre, y compris au sein des communautés de
« troc » : bien au contraire, la possibilit¢é méme de ces communautés dépend crucialement du
maintien du rouble comme clé de volte de I’ordre monétaire russe, et notamment de sa
persistance dans la fonction d’unité de compte®™. Si les agents font sécession, ¢’est parce qu’ils
se trouvent exclus de fait d’une communauté monétaire « officielle » a laquelle ils voudraient
bien continuer d’appartenir, et ce par le jeu d’une régle d’émission qui leur est devenue
insoutenablement adverse. La réactivation de leur droit naturel monétaire n’est donc pas tant
une sédition ouverte a ’encontre de la monnaie officielle qu’une stratégie contrainte de survie
matérielle.

Tout autre est le cas inverse d’une régle monétaire trop lache. En situation d’inflation,
c’est I’'unité de compte elle-méme qui se trouve au centre de la contestation monétaire. Se
développent alors des pratiques d’indexation par le jeu desquelles chaque groupe social
s’efforce de maintenir la valeur de ses revenus et de ses patrimoines. Cette émergence
d’unités de compte spécifiques est la forme centrale que prend le fractionnement en situation
d’inflation. Faute d’une réaction approprié¢e du pouvoir monétaire, la crise inflationniste peut

se faire plus aigué et dégénérer en une dynamique hyperinflationniste. C’est le cas lorsque le

% En sorte que les échanges, quand bien méme ils sont soldés par la marchandise-moyen de paiement, demeurent
réglés sur des évaluations faites dans 1’unité de compte rouble (Ould-Ahmed, 2006, op. cit.).

45



rejet de la monnaie centrale s’accentue encore allant jusqu’a son refus pur et simple dans
I’échange et a la mise en circulation de monnaies privées indexées. Le fractionnement prend
ici une forme extréme puisqu’on assiste a la circulation de monnaies privées complétes, et non
pas simplement limitées a telle ou telle fonction. Dans ces situations de rejet unanime de la
monnaie, on assiste a la renaissance du conflit monétaire fondamental, puisque, la monnaie
officielle ayant été volatilisée, un nouveau bien-compendium est a redéfinir. Le rejet de la
monnaie hyperinflationniste n’est donc plus I’expression d’une sécession monétaire forcée,
comme dans le cas précédent, mais d’une sédition ouverte et généralisée qui conduit a la ruine
totale de la communauté monétaire, et rameéne a ce qu'on a défini comme I’état de nature
marchand, caractérisé par une incertitude radicale quant a I’identification du « véritable »
représentant de la richesse. Il s’ensuit une formidable instabilité des valorisations et sur fond
de ce chaos, I’expression totalement anarchique des droits naturels monétaires, chacun, devant
I’effondrement de la communauté, affirmant a nouveau son désir de vivre sui pecuniarius
Jjuris® en tentant de faire valoir sa monnaie privée ou sa marchandise comme le prochain
équivalent général. Paradoxalement, ces situations de crise extréme contiennent en elles-
mémes leur possibilité de résolution dans la mesure ou 1’unité du corps social s’y reconstruit
dans le rejet partagé de la monnaie antérieure comme dans le désir unanime d’une nouvelle
norme permettant a nouveau d’échanger. Ainsi s’explique un fait empirique qui serait sinon
difficile a penser, a savoir que le passage de I’hyperinflation la plus débridée a la stabilité
monétaire se produit en un temps extrémement court. Dans le cas de I’hyperinflation
allemande, en novembre 1923, la stabilisation du rentenmark a été obtenue en moins d’une
semaine”. Ce fait que la théorie conventionnelle a le plus grand mal 4 comprendre trouve une
explication directe dans notre cadre théorique: il y a crise extréme parce qu’il y a rejet
unanime mais, en tant qu’expression de la potentia multitudinis, cette unanimité posséde un
pouvoir extréme de refondation a qui sait la capter. C’est 1a une illustration exemplaire de la

proximité étroite existant entre ordre et désordre.

% En (TP, 1L, 15) et (TP, 111, 6) Spinoza caractérise 1’état de nature comme configuration ou chacun pense
pouvoir continuer de ne « relever que de son propre droit » — sui juris maneat.

2 Sur ce point, lire André Orléan, « Crise de la souveraineté et crise de la monnaie : ’hyperinflation allemande
des années 1920 » in Bruno Théret (éd.), La monnaie dévoilée par ses crises, Paris, Editions de ’EHESS, 2006,
a paraitre.

46



Conclusion : un laboratoire monétaire pour le spinozisme

On ne peut qu’étre frappé, et a plusieurs titres, des ressemblances qui s’établissent
entre I’ordre politique tel qu’il est pensé dans le Traité politique, et I’ordre monétaire quand il
est analysé comme fait communautaire, ainsi que 1’ont proposé toute une série de travaux
récents’’. Et sans doute d’abord par I’opération dans les deux cas du méme principe
fondamental de production des faits collectifs: la puissance de la multitude. Les
condensations et les circulations ascendantes/descendantes de la potentia multutidinis
permettent donc de penser le pouvoir surplombant des compositions collectives comme le
produit de processus pourtant intégralement immanents. C’est donc, en principe, de ce plan
d’immanence que nait la verticalité, au terme de quoi la multitude se trouve séparée des
productions de sa propre puissance’ — et le plus souvent asservie par elles. Pour étre les
captateurs, parfois avisés, de cette circulation autonomisée, les médiateurs — hommes « de
pouvoir » ou institutions — sont des incarnations de la séparation, mais ils n’en sont pas les
auteurs. C’est pourquoi rien ne garantit a la multitude de coincider a nouveau avec sa propre
puissance, et notamment pas de se débarrasser simplement des médiateurs — ceux-ci ne sont
pas des démiurges de la servitude, ils ne sont que les symptomes de la séparation, et
finalement des opportunistes. La norme morale, par exemple, se passe de toute
institutionnalisation — méme si elle ne se porte que mieux d’étre soutenue par des prétres et
des églises de toutes sortes —, et elle ne s’en impose pas moins aux esprits inconscients de
I’avoir produite collectivement. La diversité de ses cas d’application suggére donc que le
modele formel de circulation de la potentia multitudinis pourrait, adéquatement développé,
offrir I’instrument transversal qui lui conviendrait & une théorie générale de [’autorité des
normes. Si le capital symbolique ou la force des normes morales en sont justiciables, c’est
bien de cela qu’il a été question également dans le paralléle du politique et du monétaire, et
tout comme la potentia multitudinis condensée et redescendante est, en derniére analyse, au
principe de I’autorité politique, elle 1’est également de 1’autorité du signe monétaire, par quoi,
filant le parallélisme jusqu’au bout, les auteurs auxquels on a fait référence, ont pu dire que la

monnaie était souveraine’.

°! Voir références en note 1, supra.

2 En principe, car hors des « scénes originelles », les nouvelles verticalités s’engendrent le plus souvent en
s’appuyant sur des verticalités déja constituées. Leur production demeure immanente en principe, mais
médiatement en pratique.

% Aglietta et Orléan (1998), op. cit.

47



Mais I’isomorphisme du politique et du monétaire va plus loin encore — et ce ne
devrait maintenant plus €tre une surprise si 1’on accorde sa transversalit¢ au modele de la
potentia multitudinis. En tous points comparables a celle que Matheron restitue dans sa
lecture de la genese spinoziste de la Cité, la divergence des droits naturels monétaires dans
« I’état originel », c’est-a-dire la tendance de chacun a vouloir vivre et faire vivre les autres
sous son propre régime monétaire, par I’imposition de sa propre marchandise comme bien-
compendium, est réduite par un processus qu’on pourrait qualifier de « convergence
mimétique asymétrique ». L’¢lection d’un représentant unique et unanimement reconnu de la
richesse ne surgit pas en effet d’une sceéne originelle ou tous les aspirants a la souveraineté
monétaire seraient €gaux en puissance. Les inégalités initiales s’amplifient par le jeu des
rendements croissants de ralliement, et les interactions mimétiques sont largement
prédéterminées par ce processus de différenciation qu’elles suivent autant qu’elles le
renforcent. Dans une dynamique de cette nature ou la taille des pdles de souveraineté
monétaire en lutte est une donnée décisive, il va sans dire que I’Etat jouit d’un pouvoir de
proposition/imposition qui lui confeére un avantage compétitif difficilement égalable. Comme
dans l’ordre politique, les prétentions a vivre sui juris sont donc réduites & une norme
commune, d’ailleurs mutuellement avantageuse — Spinoza ne rappelle-t-il pas que cette
prétention du droit naturel est en pratique vide de tout contenu a 1’état de nature, c’est-a-dire
dans le chaos violent qui régne lorsque chacun s’y adonne ? Et comme dans I’ordre politique
encore, le délitement de la norme monétaire commune signe la réactivation des droits naturels
lesquels — conformément au message de la Lettre 50 a Jelles — n’ont jamais été
« abandonnés », et dont la puissance peut a tout instant étre redirigée.

Une chose est siire, cette « réactivation » des droits naturels monétaires, soudainement
détournés de la monnaie officielle a laquelle ils procuraient jusqu’ici son soutien, plonge la
société dans un état d’anarchie profonde. Les sceénes extraordinaires qui se dégagent
d’épisodes de ce type, comme 1’hyperinflation allemande de 1923, composent un tableau
doublement saisissant, d’une part comme un cas d’école pour une lecture monétaire du 7raité
politique, et d’autre part en soi, comme panorama d’un chaos réel, trés proche dans le temps —
et qu’on pressent trés susceptible de renaitre. Et c’est d’ailleurs peut-étre 1a 1'un des
arguments les plus susceptibles de convaincre la recherche spinoziste de s’intéresser a la
monnaie. Spinoza, en effet, met a nu les mécanismes fondamentaux de la genése et de la ruine
des Etats, et il le fait si bien qu’on ne peut s’empécher de vouloir du spectacle... Mais
I’histoire, sous ce rapport, est bien chiche en cas pratiques; et Spinoza lui-méme doit

remonter & 1’Etat Hébreu... Las, la documentation sur le sujet est bien incertaine et les

48



données statistiques plutot médiocres... Spinoza a d’ailleurs parfaitement conscience de la
rareté des épisodes de crise politique ultime, ceux-la mémes qui seraient pourtant les plus
susceptibles de faire voir a nouveau les mécanismes fondamentaux de (ré)génération d’un
Etat. Il est impossible, dit-il, que la société se défasse tout a fait et revienne jusqu’a I’état de
nature, il reste toujours quelque chose de I’ordre politique ancien, a partir de quoi s’opére la
reconstruction : « les discordes donc et les séditions qui éclatent dans la Cité n’ont jamais
pour effet la dissolution de la Cité (...) mais le passage d’une forme a une autre » (TP, VI, 2).
L’observation in situ des forces élémentaires du politique restera donc une chimere.
L’histoire, en revanche, est autrement profuse en mati¢re de catastrophes et de tables rases
monétaires — et méme une histoire trés récente et trés documentée. L’ordre monétaire n’est
pas le jumeau exact de I’ordre politique, mais les mécanismes fondamentaux — ceux de la
potentia multitudinis, ceux des affects communs, ceux du droit naturel et de la ligue séditieuse
— sont bel et bien les mémes, et la possibilité de la ruine totale y demeure dramatiquement
d’actualité. Il se pourrait ainsi que I’histoire monétaire offre aux spinozistes un laboratoire

grandeur nature dont Spinoza lui-méme n’aurait jamais 0sé réver...

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Aglietta M., et Orléan A. (1982), La violence de la monnaie, Paris, Presses Universitaires de
France, coll. « Economie en Liberté ».

Aglietta M., et Orléan A. (2002), La monnaie entre violence et confiance, Paris, Odile Jacob.
Aglietta M., et Orléan A. (eds) (1998), La monnaie souveraine, Paris, Odile Jacob.
Balibar B. (1997), « Spinoza, I’anti-Orwell », in La crainte des masses, Paris, Galilée.

Blanc J. (2001), Les monnaies paralléles. Unité et diversité du fait monétaire, Paris,
L’Harmattan.

Bove L. (1996), Les stratégies du conatus. Affirmation et résistance chez Spinoza, Paris, Vrin.

Bove L. (2002), « De la prudence des corps. Du physique au politique », Introduction au
Traité politique, Le Livre de poche.

Citton Y. (2006), L’envers de la liberté. L’invention d’un imaginaire spinoziste dans la
France des Lumieres, Editions Amsterdam.

Deleuze G. (1981), Spinoza, philosophie pratique, Paris, Editions de Minuit.

49



Durkheim E. (1990), Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, Presses
Universitaires de France, coll. « Quadrige ».

Hubert H., Mauss M. (1997), « Introduction a I’analyse de quelques phénomenes religieux »,
in Marcel Mauss, Fuvres, t. 1, Les fonctions sociales du sacré, Paris, Editions de Minuit.

Keynes J. M. (1937), « The general theory of employment », Quarterly Journal of Economics,
vol. 51, n° 2.

Lordon F. (2002), La politique du capital, Paris, Odile Jacob.

Lordon F. (2006), « La légitimité n’existe pas. Eléments pour une théorie des institutions »,
document de travail Régulation, http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec.html.

Lordon F. (20006), L’Intérét souverain. Essai d’anthropologie économique spinoziste, Paris,
La Découverte.

Matheron A. (1969), Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Editions de Minuit, coll.
« Le sens commun », 1969 (2°™ édition 1988).

Matheron A. (1986), « Spinoza et le pouvoir » in Anthropologie et politique au XVII® siécle,
Paris, Vrin, 1986, 103-122

Matheron A. (1990), « Le probleme de 1I’évolution de Spinoza du Traité théologico-politique
au Traité politique », in Edwin Curley et Pierre-Francois Moreau (eds), Spinoza. Issues and
directions, E. J. Brill, 1990.

Matheron A. (1992), « Passions et institutions selon Spinoza» in Christian Lazzeri et
Dominique Reyni¢ (éds.), La raison d’état: politique et rationalité, Paris, Presses
Universitaires de France, coll. « Recherches Politiques », 1992, 141-170.

Matheron A. (1994), « L’indignation et le conatus de I’¢tat spinoziste » in Myriam Revault
d’Allones et Hadi Rizk (éds.), Spinoza : puissance et ontologie, Paris, Editions Kimé, 1994,
153-165.

Moreau P. —F. (1994) Spinoza. L’expérience et [’éternité, Paris, Presses Universitaires de
France, coll. « Epiméthée ».

Moreau P. —F. (1999), « Les deux genéses de I’Etat dans le Traité théologico-politique », in
Laurent Bove (dir.), La recta ratio. Criticiste et spinoziste ? Hommage en [’honneur de
Bertrand Rousset, Groupe de Recherches Spinozistes, Paris, Presses de I’Université de Paris-
Sorbonne.

Moreau P. —F. (2001), « Spinoza et la duperie de soi », in Augustin Giovannoni (¢d.), Figures
de la duperie de soi, Paris, Editions Kimé.

Orléan A. (1985), « Monnaie et spéculation mimétique » in Dumouchel Paul (¢éd.), Violence et
verite, Paris, Grasset, , p. 147-158.

50



Orléan A. (2006), « Crise de la souveraineté et crise de la monnaie : I’hyperinflation
allemande des années 1920 » in Théret B. (éd.), La monnaie dévoilée par ses crises, Paris,
Editions de ’EHESS, , a paraitre.

Ould-Ahmed P. (2002), « Logiques économiques de la fragmentation monétaire. L’expérience
de la Russie post-socialiste », Journal des Anthropologues, décembre, 2002

Ould-Ahmed P. (2006), « Le troc en Russie dans les années 1990. Une crise des institutions
monétaires sans perte de légitimité de la monnaie », in Théret B. (éd.), La monnaie dévoilée

par ses crises, Paris, Editions de ’EHESS, 2006, a paraitre.

Ramond C. (1995), Qualité et quantité dans la philosophie de Spinoza, Philosophie
d’aujourd’hui, Paris, Presses Universitaires de France, 1995.

Samuelson P. (1976) Economics, New York, McGraw-Hill, 10éme édition.
Schumpeter J., (1983) Histoire de I’analyse économique, vol. 1, Paris, Gallimard.

Smith A. (1995), Enquéte sur la nature et les causes de la richesse des nations, Paris, Presses
Universitaires de France, coll. « Pratiques Théoriques ».

Spinoza (1990), Ethique, traduction de R. Misrahi, Paris, Presses Universitaires de France,
coll. « Philosophies d’aujourd’hui ».

Spinoza (1999), Traité théologico-politique, chapitre V, §1, p. 209, traduction Jacqueline
Lagrée et Pierre-Frangois Moreau, (Euvres,

Spinoza (2005), Traité politique, traduction de Charles Ramond, Paris, Presses Universitaires
de France, coll. « Epiméthée ».

Théret B. (1992), Régimes économiques de [’ordre politique, Paris, Presses Universitaires de
France.

Théret B. (ed) (2006), La monnaie dévoilée par ses crises, Paris, Editions de ’'EHESS, a
paraitre.

Zourabichvili F. (2002), Le conservatisme paradoxal de Spinoza, Paris, Presses Universitaires
de France, coll. « Pratiques théoriques ».

51



