Janvier 2006

Recherches & Régulation Working Papers

METAPHYSIQUE DES LUTTES

Frédéric Lordon

RR série PH 2006-1

www.theorie-regulation.org

Association Recherche & Régulation
c/o LEPII-CNRS
Université Pierre Mendés France
1241, rue des Résidences
BP 47 - 38040 Grenoble Cedex 9

Issu de lintervention au Colloque « Ou en est la théorie de la Régulation ? »

29-30 juin 2004, Université La Sorbonne, Paris.


http://www.theorie-regulation.org/

METAPHYSIQUE DES LUTTES

Frédéric LORDON
CNRS, Bureau d’économie théorique et appliquée, Strasbourg

frederic.lordon@cegetel.net

Il semblera certainement a beaucoup que parler de métaphysique dans le cadre d’un
discours de science sociale releve d’un invraisemblable solécisme intellectuel doublé d’une
profonde régression. Il est en effet une tradition épistémologique maintenant établie de longue
date qui tient pour un acquis irréversible d’avoir séparé philosophie et science. Comme on
sait, le geste séparateur remonte a Kant qui formule la question « Que puis-je connaitre ? »
avec la ferme intention d’exclure du champ de la réponse les entités éthérées — 1’€tre, Dieu,
I’ame, 1’essence, 1’éternité, bref toutes les « choses » précisément répertoriées pour tre du
domaine de la métaphysique. Le savoir en vérité, nous dit Kant, ne saurait avoir d’autre
domaine que les objets d’expérience sensible. Il y aura donc d’un c6té la science qui connait
vraiment, de [’autre la métaphysique laissée a ses ratiocinations spéculatives, et au milieu la
philosophie critique, gardienne des frontiéres. D’une certaine maniére I’empirisme logique et
la philosophie analytique sont les continuateurs de ce grand partage — la philosophie pour
Wittgenstein n’est-elle pas la surveillante des jeux de langage, et sa tache spécifique le tri des
problémes sensés et des problémes absurdes ?

Si donc il semble acquis dans la norme intellectuelle d’aujourd’hui que la philosophie
n’ait plus rien a dire sur le monde lui-méme, comment seulement envisager, si ce n’est
régressivement, de chercher une inspiration dans la philosophie classique, comme on va le
proposer tout a I’heure ? En revenir a une philosophie antérieure a 1’approfondissement de la
division du travail qui, pour le plus grand profit de la connaissance — dit la norme —, séparera
et autonomisera le domaine de la science, n’est-ce pas ignorer a nouveau, et
anachroniquement, la grande interdiction kantienne ? Il est pourtant deux facons de soutenir
que ce retour n’a rien d’une régression, la premicre consistant d’une certaine maniere a jouer
Kant contre lui-méme. N’est-il pas en effet €également celui qui donne naissance a toute une
épistémologie post-empiriste et méme anti-empiriste pour laquelle le proceés de connaissance
ne part jamais de rien, ne saurait se contenter des « faits mémes », et s’appuie toujours sur des

a priori. Les conjectures de Popper ou les noyaux durs de Lakatos, quoique n’ayant aucun des


mailto:frederic.lordon@cegetel.net

caractéres du transcendantal kantien, sont tout de méme les lointains héritiers de cette idée
qu’on ne commence pas a connaitre a partir du simple spectacle des « faits », mais que
quelque chose est décisoirement posé, par un décret inaugural du chercheur, par quoi lesdits
« faits » vont sinon prendre sens du moins se préter spécialement a la théorie.

Mais alors quels sont les a priori de la connaissance en science sociale ? On pourrait
dire que derriere toute théorie en science sociale se tient une vision fondamentale du monde
social, une idée trés générale des rapports de I’homme et de la société, ou bien de la nature
des rapports principaux des hommes entre eux, en tout cas une « donnée » de départ qui va se
révéler informer et orienter tous les énoncés ultérieurs. Cette vision, a la fois par son
antériorité a toute investigation empirique, son extréme généralité puisque — pour ainsi dire,
elle embrasse d’un coup « tout le social », dont elle donne comme une « essence » —, par son
caractere d’inspiration et de donation globale de sens, on peut I’appeler une métaphysique. Or
force est de constater que la plupart du temps cette métaphysique demeure a I’état d’implicite,
si ce n’est d’impensé. On imagine sans peine toutes les « bonnes raisons » de cette
scotomisation : si la métaphysique, par définition, concentre 1’idée la plus générale que se fait
un chercheur, ou un groupe de chercheurs, du monde social, ses résonances politiques sont
immédiatement perceptibles, et c’est la sacro-sainte neutralité axiologique qui se trouve
atteinte au cceur. En fait, bien sir, c’est cette relique encombrante et inappropriée qu’il
faudrait abandonner sans regret. Mais il est visiblement difficile de faire reconnaitre que si
une science sociale part — comme toute science — de ses a priori, ceux-ci, dans ce cas précis,
incorporent inévitablement des éléments de nature politique, et que la neutralité axiologique
est par conséquent une chimere. Et il I’est plus encore de faire ensuite admettre que ce constat
ne voue pourtant aucunement le discours théorique qui s’énonce a partir d’a priori de cette
nature a (dé)choir du registre scientifique au registre politique — sauf a considérer que le
champ scientifique n’est doté d’aucune autonomie, méme relative.

A la marge de son champ et ayant déja avalis€ — avalé — toutes les renonciations
propres a sa position de minoritaire, la théorie de la Régulation est sans doute mieux placée
que les autres pour formuler ce constat quand tous les participants bien « dans le jeu » ont
encore trop a espérer et ne peuvent rompre la communion de la dénégation. Du simple fait de
sa position particuliere, elle peut donc se payer le luxe d’un surplus de lucidité, et n’ayant plus
grand-chose a perdre, puisqu’elle a dés le départ tout perdu, il ne lui en colite plus que
marginalement de dire ce que les autres refusent de voir: il y a de la « métaphysique
sociale », et par 1a de la politique, derriére les théories économiques. Redécouvrir qu’une

épistémologie ne devrait pas se séparer d’une sociologie du champ disciplinaire considéré, et



constater que la vertu, comme les intéréts de connaissance, doivent souvent beaucoup a des
déterminations sociales, n’enléve cependant rien a 1’idée qu’on gagne de toute fagon a réduire
les impensés et a porter les implicites a 1’explicite. Cette opération est méme d’autant plus
nécessaire que la métaphysique d’une théorie ne saurait étre considérée comme un simple
supplément d’ame : tout au contraire, elle concentre ce que le chercheur qui s’y reconnait tient
pour ses « vérités » les plus fondamentales ! La position de la dénégation et le refus de
I’explicitation sont d’autant moins tenables qu’ils débouchent alors sur un singulier paradoxe :
de ce qu’on tient pour ses « vérités » les plus fondamentales, on ne discutera pas! Et le
paradoxe est plus cruel encore si I’on considére que ces « vérités »-1a sont pour une bonne
part a ’origine du sens d’ensemble que prend une construction théorique en science sociale.
Ne pourrait-on en effet soutenir, comme une thése Duhem-Quine étendue, 1’idée d’un holisme
du sens, c’est-a-dire qu’une construction intellectuelle fait sens dans son ensemble, comme
réunion de la construction théorique/scientifique proprement dite et de ses arriere-plans
métaphysiques ? Et le noyau du sens — c’est-a-dire la métaphysique — devrait rester affaire
privée ? On en parle entre amis, mais la discussion publique n’aura pas lieu ? Il semble, au
contraire, assez logique, que, de ce a quoi nous tenons le plus nous souhaitions parler, et
comme, par ailleurs, la théorie de la Régulation jouit en cette mati¢re d’un plus grand confort
socio-épistémologique, il n’est sans doute pas trop tard pour elle de dire ce qu’il en est de ses
implicites, et de mettre au jour ce qui se tient derriere ses énoncés les plus visibles. D’ou la
proposition d’explicitation de la présente contribution : derriére la Régulation, il y a une

métaphysique des luttes.

1. Brefs apercus du politique dans la théorie de la Régulation

Mais qu’y a-t-il au juste de reconnaissable et de caractéristique dans la théorie de la
Régulation qui la rende ainsi justiciable d’une métaphysique des luttes ? Si, pour paraphraser
Deleuze s’interrogeant lui-méme sur le structuralisme', on se posait la question « A quoi
reconnait-on la Régulation ? », le tout premier élément de réponse insisterait sans doute sur sa
vocation particuliére a réintégrer les trois grands impensés de la théorie standard, a savoir
I’histoire, le politique et le symbolique. Parlant de métaphysique des luttes, on voit bien que
c’est du politique qu’il va étre plus particulieérement question, et ce n’est peut-Etre pas laisser
exagérément distordre le propos par les intéréts du moment que de demander si le politique,

en effet, ne jouit pas d’une éminence relative par rapport aux deux autres des lors qu’on

! Deleuze (1965).



argue, d’une part que les luttes sont motrices, et que c’est parce qu’il y a des luttes qu’il y a de
I’histoire en mouvement ; et, d’autre part, que les luttes se déplacent nécessairement dans
I’imaginaire, et de politiques, deviennent symboliques.

Ce qui n’est pas contestable en tout cas, c’est que la TR s’intéresse au politique ! Mais
de quelles maniéres exactement ? Réponse : dans des registres variés, qu’il importe de
différencier, en repérant trois modes de présence du théme politique au sein de la TR — on les

qualifiera respectivement de phénoménologique, topologique et ontologique.

Par mode phénoménologique, il faut entendre la prise en compte du phénoméne, du
fait politique et de ses effets sur les institutions du mode de régulation économique. C’est 1a
un registre typique de la premiére TR? qui i) fait de la macroéconomie des régimes
d’accumulation, ii) considére que les dynamiques de croissance sont conformées par des
institutions, et iii) voit qu’il est des moments particuliérement importants, a savoir quand les
institutions sont faconnées, les régles édictées. Or ces moments critiques ont la propriété de
faire apparaitre plus clairement qu’a 1’ordinaire trois des caractéres du proces
d’institutionnalisation en sa dimension spécifiquement politique: d’abord 1’inégale
distribution entre agents de la capacité a peser sur ces processus de constitution ; ensuite le
poids spécifique de 1’Etat dont les interventions sont souvent décisives et qui reste quoi qu’on
en dise le Grand Instituteur ; enfin, plus généralement, 1I’importance des coups de force
inauguraux et leur recouvrement ultérieur par ce que Bourdieu a nommé « ’amnésie des
commencements ». On comprend sans difficult¢ pourquoi la TR est nécessairement une
économie politique : prenant les institutions au sérieux, elle était vouée a rencontrer la
dimension politique de leurs proces constitutifs — qu’elle a d’abord saisi dans le registre
typique des « concepts intermédiaires » (Boyer, 1986), I’exemple canonique en la maticre
¢tant bien slr celui des « compromis institutionnalisés » (Delorme et André, 1983). Ce mode
de présence — phénoménologique — du théme politique est donc caractéristique d’une
problématique a l’origine économique — les régimes d’accumulation et les sentiers de
croissance —, mais qui récuse d’emblée I’autonomie de 1’économique, saisit son objet sous une
perspective institutionnaliste, pergoit le poids structurant des moments d’institutionnalisation,
et tente de cerner ce qui s’y joue de spécifique. Sans surprise, la politique advient

nécessairement a cette économie-la.

% Ici une notation purement chronologique et qui n’a pas grand-chose a voir avec le découpage thématique
TR1/TR2 par exemple de Billaudot (1996).



Ce mode phénoménologique aura été 1’'une des premiéres facons pour la TR de
travailler le théme politique, ancienneté qui ne le voue a aucun déclin, bien au contraire. Les
synthéses et autres états de 1’art régulationnistes régulierement produits par Robert Boyer
(1999, 2002, 2004) attestent que cette phénoménologie du politique ne cesse de gagner en
importance et de se voir accorder une considération croissante ; et il y a 1a, a vrai dire, tout
sauf un paradoxe: si ce mode de présence du politique a a voir avec les moments
d’institutionnalisation et de redéfinition des régles, nul doute que la période actuelle lui fait la

part belle...

Qualifier de topologique le deuxieéme mode de présence du politique au sein de la
théorie de la Régulation suffit déja a en nommer le concepteur : si le travail de Bruno Théret
fait innovation dans la TR, c’est parce qu’il lui propose d’intégrer une vue du politique
sensiblement différente de la précédente. A la vérité, Théret propose simplement & la TR
d’étre conséquente : qu’elle assume jusqu’au bout son identit¢ d’économie politique et qu’elle
prenne enfin le politique au sérieux ! —, c’est-a-dire qu’elle cesse d’avoir des usages
simplement instrumentaux de son concept et de n’envisager le politique qu’au travers de ses
effets sur I’économique, bref qu’enfin elle regarde le politique pour lui-méme. Certes dans ce
nouveau registre, le politique demeure, comme dans le précédent, extérieur a 1’économique,
mais désormais I’accent est mis sur 1’interpénétration réciproque des deux ordres — puisqu’il y
a une « économie du politique » et une « politique de [’économie » (Théret, 1992). Regarder
le politique pour lui-méme, c’est donc ’analyser comme un ordre propre, selon sa logique
interne, et selon ses relations avec les autres ordres de pratique. Cette derniere attention, est
spécialement lourde de conséquences puisqu’elle a pour effet de redéployer la problématique
de la régulation — comme temporaire mise en « cohérence» d’un certain nombre de
« parties » — & une nouvelle échelle : non plus le seul domaine macroéconomique mais la
formation sociale tout entiere. Il ne s’agit plus en effet de regarder seulement la fagon dont la
complémentarité des institutions économiques s’exprime en une certaine trajectoire de
croissance mais d’interroger la co-évolution plus ou moins cohérente des ordres économique
et politique. De « simplement » macroéconomique (Boyer, 1986), la régulation devient socio-
politique d’ensemble (Théret, 1992, 1999) ; ce qui « tient » ou bien se « décompose », ce qui
« fait régime » ou bien entre en crise n’est plus un régime d’accumulation du capital mais un
ordre social global. Ainsi I’économique n’est plus que I'un des ordres figurés par cette

topologie du social, certes toujours examiné dans son autonomie relative mais aussi dans son



articulation avec les autres ordres — notamment I’ordre politique — auquel il est « connecté »
par des « media » spécifiques (la monnaie et le droit notamment) (Théret, 1999).

Ce nouveau point de vue d’une « régulation étendue » est trés représentatif d’une
certaine inflexion du programme de recherche de la TR et du poids croissant qu’y prennent les
problématiques du politique. En effet la perspective proposée par la topologie du social de
Théret a pour effet de conduire a s’intéresser a 1’ordre politique pour lui-méme, effort qui
demeure pertinent au regard méme de la premiére TR puisque comprendre les logiques
internes de I’ordre politique aide ipso facto a mieux comprendre ses interactions avec 1’ordre
¢conomique. Dans ce registre, I’extension du concept de régulation et sa généralisation a un
niveau supra-économique livrent notamment un résultat important : il est des configurations
institutionnelles qui font régime au niveau économique mais pas au niveau politique. En
d’autres termes, des trajectoires économiques structurellement stables peuvent se révéler
critiques en termes de soutenabilité politique. La ou le chercheur régulationniste « premiére
manicre » aurait 1égitimement conclu a I’existence d’un régime, I’approche étendue permet
d’apercevoir les facteurs de rupture et de crise mais a un niveau supérieur, comme le montre
par exemple l’interaction des dynamiques économiques et politiques dans le cas italien
(Palombarini, 2001). Le résultat est directement parlant dans le registre appliqué des
politiques structurelles puisqu’il a au moins la vertu de signaler aux amateurs de
décalcomanie institutionnelle la dangerosité de leur entreprise : la réplication a 1’identique — a
supposer qu’elle soit seulement possible — d’un complexe d’institutions qui se serait révélé
¢économiquement performant ailleurs, n’est pas pour autant assuré d’une soutenabilité globale
des lors qu’il viendrait a interagir avec un ordre politique différemment structuré et vis-a-vis

duquel il pourrait se révéler mal compatible.

2. Politique, luttes, « subjectivités »

Si, quel qu’en soit le registre, le théme politique acquiert cette importance croissante
dans la théorie de la Régulation, n’est-il pas alors temps qu’il y prenne le statut
« constitutionnel » qui lui convient vraiment, celui qu’attestent d’une certaine maniere la
multiplicité de ses usages, lesquels ne sont pas le fait du hasard, ni méme un supplément ou
une cheville, mais bien I’expression de 1’'une des caractéristiques les plus profondes des
travaux en termes de régulation ? Les approches par les concepts intermédiaires comme la
topologie des ordres de pratiques disent en effet I’'une et 1’autre la présence fondamentale du

politique dans la vision régulationniste du monde social. C’est cette présence-la,



indépendamment des élaborations spécifiques auxquelles elle donnera lieu ensuite, que
désigne le registre ontologique. Le fait du monde social que la TR élit comme le plus saillant,
non pas bien str qu’il exclue les autres, mais parce qu’a ses yeux il s’impose avant eux et
devant eux, celui auquel elle accorde le plus grand pouvoir structurant, ce « fait primordial »
c’est qu’il y a des rapports de pouvoir. Envisager quelque chose comme une ontologie
politique de I’étre social, c’est dire que sa matiere méme est le conflit, c’est dire le primat des
luttes et la nécessité de la guerre en premiere instance. Considérer la violence et la divergence
comme faits sociaux premiers est donc bien donner un caractére politique a cette ontologie
sociale, si du moins 1’on accepte une redéfinition extensive du concept de politique comme
accommodation des conflits. On peut bien souligner le caractére trés particulier, et méme ad
hoc, de cette redéfinition, mais on n’y trouvera pas matic¢re a une objection sérieuse puisqu’on
est ici dans ’ordre des a priori et des décrets : chacun définit son point de vue comme il
I’entend, seuls comptent les effets. Or il est assez évident que saisir le politique par la
violence originelle et I’accommodation des conflits a pour effet spécifique d’engager dans une
tout autre direction théorique que, par exemple, les approches par la souveraineté¢ ou
I’autonomie du corps politique. Et 1’idée la plus juste qu’on pourrait se faire de cette « autre
direction » pourrait sans doute étre trouvée dans la proposition de Foucault d’inverser la
formule de Clausewitz et de considérer que « la politique est la guerre continuée par d’autres
moyens »°. La guerre accommodée : voila I’idée directrice d’une ontologie politique de 1’étre
social, le principe caractéristique d’une métaphysique des luttes.

Or il y a bien 1a une orientation inscrite dés le début dans le paysage mental des
régulationnistes. Ayant lu Marx, ils en ont retenu que si I’histoire est en mouvement, c’est
qu’elle a un moteur : la lutte des classes. Pourrait-on mieux dire que le conflit a trouvé
d’emblée sa place dans la vision régulationniste du monde socio-historique ? Mais plus
fondamentalement encore, si la TR a partie liée a une métaphysique des luttes, c’est parce
qu’elle s’est originellement construite sur I’idée du primat de la divergence. En effet la
Régulation est une interrogation sur la possibilité de la cohérence, du « tenir ensemble » ou du
« faire systéme », mais sachant que cette cohérence d’éléments épars ou hétérogenes n’est
jamais originellement donnée, qu’elle est toujours a priori problématique puisqu’a produire
sur fond de forces centrifuges. A 1’encontre des innombrables contresens qui font passer la TR
pour une théorie de la reproduction, il faut donc dire que la régulation, c’est de la divergence
temporairement contenue. Comme le dit Alain Lipietz, « on est régulationniste a partir du

moment ou on se demande pourquoi il y a des structures relativement stables alors que

3 Foucault (1997), p. 16.



logiquement elles devraient éclater des le début puisqu’elles sont contradictoires (...) on
s émerveille sur le fait qu’il y a des choses qui se stabilisent »*. Tel est bien I’écart décisif qui
sépare la TR d’une cybernétique économique dans laquelle « la régulation n’apparait plus
que comme adaptation de la reproduction : la reproduction est de droit (...) La conception
que je défends au contraire pose le primat, le caractere absolu de la lutte, et la régulation
comme unité temporaire de ['unité et de la lutte »>. C’est bien 1a que commence
I’émancipation des « fils rebelles d’Althusser »°, car a coup sir la TR choisit de rompre avec
la grande glaciation des structures althussériennes ou les contradictions, figées pour 1’éternité,
ont perdu tout pouvoir d’impulsion dynamique — quand elles n’ont pas été purement et
simplement niées. Or, nous dit Lipietz dés 1979, si 'on veut retrouver le mouvement de
I’histoire il faut retourner aux contradictions fondamentales des rapports sociaux capitalistes
et leur restituer toute leur motricité. Mais d’ou leur vient exactement ce dynamisme ? La
question n’est pas superflue, et c’est peut-étre pour ’avoir évitée trop longtemps que, de
recours théorique, la contradiction a parfois fini dans le fétichisme conceptuel, devenue chose
en soi dotée d’un pouvoir propre, au demeurant mystérieux. On comprend aisément que la
mauvaise solution de la réification se soit imposée, les alternatives n’étant pas légion, car en
fait, ce pouvoir dynamique requiert, pour étre éclairé d’aller chercher derriére la contradiction
le travail des subjectivités. Cette idée a laquelle un certain structuralisme marxiste n’a jamais
pu se résoudre, Lipietz en fait le principe de la sécession régulationniste d’avec
’althussérisme : « ce qui manque chez Althusser, c’est la subjectivité (...) et c’est parce qu’il
manque la subjectivité qu’il manque la contradiction (...) La faiblesse du structuralisme,
c’est qu’il ne voit pas que les agents porteurs de structures sont des sujets toujours en
conflit »”. Nous voici donc au nexus théorique :

1) La TR congoit la régulation sur fond de divergence.

i) Elle a toujours en téte la possibilité de la crise et le changement.

1i1) Si elle pense la dynamique et le changement, c’est parce qu’elle ne perd jamais de

vue la contradiction.

1v) Or la contradiction opére concretement par le conflit des agents...

V) ... c’est-a-dire sous le travail des subjectivités
En d’autres termes, et en reparcourant de 1’aval vers ’amont la chaine des réquisits

théoriques : la crise est un effet de la dynamique qui elle-méme procéde des contradictions,

* Lipietz (1994), p. 77.
* Lipietz (1979), p. 38.
* Lipictz (1989).

" Lipietz (1994), p. 81,



10

lesquelles appellent les subjectivités. A sa maniére Billaudot ne dit pas autre chose : pour
passer de TR1 a TR2 (Billaudot, 1996) et se colleter enfin et pour de bon les institutions et le
changement institutionnel, il faut ne pas tout accorder aux structures mais aller voir les
pratiques. Pour étre complete, la construction régulationniste demanderait donc une théorie
des subjectivités ; probléme : elle ne I’a pas. En 1994, Lipietz le reconnait sans barguigner :
« la rupture que la TR a opérée par rapport au marxisme structuraliste s’est limitée a une
historicisation des catégories. En revanche elle ne s’est pas étendue a une théorie des
subjectivités »*. On pourrait trouver curieux que celui 13 méme qui n’avait pas été le dernier a
critiquer ses petits camarades pour « individualisme méthodologique » en appelle aussi
ouvertement aux « subjectivités », concept bien peu structural et qui donne a la fugue des
« fils rebelles » des airs de franche délinquance. Il n’empéche : il y a quelque chose de juste
dans ’analyse méme si au total elle débouche moins sur une solution que sur un nouveau
probléme : puisqu’il s’avere qu’elles sont nécessaires, comment penser les subjectivités sans
retomber, comme aurait pu dire un auteur que les régulationnistes aiment bien, dans « la
méme vieille gadoue » subjectiviste ? L’althussérisme avait tranché radicalement en se
débarrassant et du subjectivisme et des subjectivités. Les sciences sociales subjectivistes ont
conservé pieusement ces derniéres mais ont perdu les structures. Quant a Lipietz, il nous
laisse le probleme au moment ou il tire sa révérence et s’en va vers d’autres cieux...

Or il se pourrait que lever cette difficulté¢ et donner un sens plus précis a 1’idée d’une
métaphysique des luttes s’effectuent du méme mouvement — et avec le secours du méme

auteur : Spinoza.

3. Le point de vue du conatus : une théorie non subjectiviste de I’action individuée...

Si la reformulation adéquate d’un probléme est déja la moitié de sa résolution, peut-
étre est-il opportun d’envisager que ce dont la TR a besoin n’est pas tant une théorie des
subjectivités qu’une théorie de /’action, et méme plus précisément une théorie des poles
individués d’action. Or une théorie non subjectiviste de I’action individuée est sans doute I’un
des apports les plus précieux de I’Ethique lue du point de vue des sciences sociales. Par
métonymie on peut en effet tenir le conatus pour la désignation d’un tel pdle individué
d’action. Effort que chaque chose déploie pour « persévérer dans son étre » (Eth., III, 6), le
conatus est I’expression immédiate d’une ontologie de I’activité et de la puissance, c’est-a-

dire d’une ontologie qui considére pour chaque chose qu’exister c’est s’activer pour effectuer

* Id. p. 80.



11

ses puissances. Si I’existence est ainsi effort et activité, elle est par suite élan, poussée,
momentum, et ce sont la autant de prédicats qui font du conatus un principe fondamentalement
dynamique — c¢’est-a-dire un point de départ a priori intéressant pour une théorie de 1’action
orientée vers les faits de transformation institutionnelle et historique. Moteur fondamental de
I’action individuée, et peut-étre méme principe d’individuation par I’action, le conatus ne
détermine pourtant aucune théorie individualiste de I’action. Pour 1’apercevoir il faut en effet
se poser la question de savoir comment le conatus, ¢lan intransitif et force générique, trouve
des orientations déterminées, vient & se mouvoir en direction de tel ou tel objet spécifique, et
s’actualise comme effort pour persévérer in concreto dans telle ou telle forme de I’étre social,
c’est-a-dire en tant que ceci ou cela. C’est par ce proces d’actualisation que le conatus se fait
principe d’actions concrétes et déterminées, et c’est par lui du méme coup qu’il révéle sa
profonde hétéronomie. Car les déterminations qui lui manquent pour passer de 1’état de force
d’exister absolument générique a celui d’élan orienté lui viennent pour I’essentiel du dehors.
Force d’abord sans point d’application, le conatus trouve ses azimuts et ses objets a
poursuivre sous 1’effet de causes extérieures qui lui désignent le désirable et le déterminent a
s’efforcer spécifiquement’. Ainsi, par exemple, le conatus s’actualise comme effort de
persévérer dans 1’étre en tant que sportif professionnel, plutdt que comme capitaine
d’industrie, sous D’effet de déterminations positionnelles et structurales dont le principe lui
échappe. C’est donc notamment la place occupée par I’individu dans la structure sociale qui le
détermine a effectuer ses puissances dans telle ou telle direction, par la poursuite de tel ou tel
objet. Aussi n’y aurait-il pire contresens que de voir dans le point de vue spinoziste du
conatus une sorte de monadologie de la puissance. Pour étre une force individuée jointe a un
principe fondamental d’intéressement a soi (Lordon, 2005), le conatus ne jouit cependant
d’aucune sorte de souveraineté ni d’aucune capacité d’autodétermination'®. Bien au contraire,
¢lan intransitif et en quelque sorte toujours d’abord en suspens, en attente d’une
« transitivation », il ne passe a [’action que sous l’effet d’impulsions extérieures, par
conséquent dans la plus grande hétéronomie. On ne saurait donc en aucun cas voir dans le
conatus un sujet au sens classique du terme, qu’on aurait simplement prédiqué de
« puissance ». Loin d’étre une monade indépendante, le conatus est structuré et actualisé dans
et par des rapports. C’est pourquoi son concept réalise la performance en apparence
paradoxale de fournir la base d’une théorie de I’action individuée et cependant de demeurer

dans un cadre général qu’on pourra qualifier sans hésiter d’anti-humaniste théorique. A défaut

® Voir par exemple Lordon (2003-a) pour davantage de détails sur les mécanismes affectifs hétéronomes de
constitution des relations d’objets présentés dans la partie III de [ 'Ethique.
1 Lordon (2003-b).



12

de conduire la démonstration jusqu’au bout', il est au moins possible de donner en quelques
apercus une idée de la vision spinoziste de I’homme conatif, noyau de puissance mais
dépourvu de presque tout pouvoir d’autodétermination, et ceci alors méme qu’il ne cesse de
nourrir I’illusion de sa propre liberté : « Les hommes se trompent quand ils se croient libres ;
car cette opinion consiste en cela seul qu’ils sont conscients de leurs actes et ignorants des
causes qui les determinent » (Eth., I, 35, scolie) ; « ceux-la donc qui croient parler ou se
taire, ou bien accomplir quelque action que ce soit par un libre décret de [’esprit révent les
yeux ouverts » (Eth., 111, 2, scolie)...

Echappant radicalement aux approches subjectivistes de 1’action, le conatus est
structuré dans les structures, mais réciproquement il s’active dans les structures, il y est une
énergie, il y déploie sa force motrice. On avait pu, a bon droit, reprocher au structuralisme,
notamment althussérien, de ne montrer que des structures inhabitées et pour ainsi dire
minérales. Le conatus y injecte de la quantit¢ de mouvement, capable — mais évidemment
sous des conditions particulieres — de les faire bouger a nouveau. Aussi le point de vue
spinoziste propose-t-il a la Régulation ce qui lui manque depuis qu’elle en appelle a penser
pour lui-méme le changement institutionnel, a savoir une théorie non subjectiviste,
structuraliste et dynamique de [’action individuée, et ceci sous la forme particuliére d’une
théorie des forces vives.

Mais il est un autre moyen, peut-étre d’ailleurs plus convaincant, de donner une idée
de la « TR-compatibilité » de 1’apport spinoziste, et qui consiste a montrer combien ceux des
régulationnistes qui sont allés le plus loin pour penser les mobiles de I’action se sont
approchés — quoique sans le savoir — de quelques unes des intuitions centrales du point de vue
du conatus. C’est tout particuliecrement le cas chez Michel Aglietta et André Orléan (1982,
2002), conduits, par la logique méme de leur projet d’une théorie monétaire, a formuler une
anthropologie comportementale de I’échange marchand. Le primat du désir qui en est
certainement le trait le plus remarquable, est I’opérateur d’une double rupture, non seulement
avec la théorie néoclassique qui, se donnant les préférences, veut laisser ces choses-la cachées
dans la fonction d’utilité et n’en surtout pas débattre, mais aussi avec le marxisme dont il est
une tache aveugle : « on [ui [le marxisme, NdA] reconnait volontiers la plus profonde
analyse du travail jamais faite mais on signale son incapacité a accueillir une analyse du

désir »'2. Or qu’est ce que le conatus, sinon, pour reprendre I’expression de Pierre Macherey,

" Pour plus d’éléments sur une caractérisation structuraliste et anti-humaniste théorique du point de vue du
conatus, voir Lordon (2003-a, -b).
12 Aglietta et Orléan (2002), p. 13.



13

« une force de désir qui propulse indéfiniment les individus dans [’existence »"“ ? C’est bien
ce que confirme sans la moindre ambiguité le texte de I’Ethique. Car « [’effort par lequel
chaque chose s efforce de persévérer dans son étre n’est rien en dehors de [’essence actuelle
de cette chose » (Eth., 111, 7), or quand « cette chose » est un homme, son essence a laquelle
est identifiée son conatus n’est rien d’autre, sous une certaine détermination, que du désir :
« le désir est ['essence méme de |’homme en tant qu’elle est congue comme déterminée, par
une quelconque affection d’elle-méme, a accomplir une action » (Eth., III, Def. 1 des affects).

Bien sir il ne suffit pas de former le projet d’une théorie du désir pour se trouver de
droit ou de fait dans le registre propre du spinozisme et, de ce point de vue, il demeure entre
I’anthropologie monétaire d’Aglietta et Orléan et I’onto-anthropologie du conatus un écart de
taille : la théorie girardienne a laquelle Aglietta et Orléan empruntent procede d’une ontologie
du manque qui fait du désir le moyen (illusoire) de comblement d’un déficit. A 1’exact
opposé, le spinozisme est une ontologie de la pleine et intégrale positivité de I’étre, d’ou se
trouve radicalement exclue toute idée de manque, de défaut ou d’imperfection. L’¢lan du
conatus ne répond a aucune béance préexistante, a aucun mobile de remplissage d’un vide qui
serait sans cesse recréé¢ par quelque lacune ontologique, il est désir pleinement positif
d’effectuation de puissance. A la vérité, signaler cette différence doit surtout a un souci
d’exactitude, et il n’est pas certain que ces considérations, pour le coup trées métaphysiques,
fassent un obstacle rédhibitoire a un éventuel rapprochement de la théorie monétaire
régulationniste et du point de vue spinoziste'®. Ce devrait étre d’autant moins le cas que par
ailleurs, ce dernier s’exprime dans des propositions qui résonnent étrangement avec quelques
unes des intuitions principales d’Aglietta et Orléan :

1. Du primat du désir conatif résulte en effet une perte compleéte de substance de la
valeur : « Nous ne nous effor¢ons pas vers quelque objet, nous ne le voulons, ne le
poursuivons, ni ne le désirons pas parce que nous jugeons qu’il est un bien, mais au
contraire nous ne jugeons qu 'un objet est un bien que parce que nous nous efforcons
vers lui, parce que nous le voulons, le poursuivons et le désirons » (Eth., 111, 9, scolie).
Il s’agit 1a d’un renversement complet du lien ordinairement établi entre désir et
valeur. Loin que des valeurs données ex ante déterminent le désir, c’est au contraire la

valeur qui est constituée par le désir et par ses investissements. Or tel est bien le sens

" Macherey (1998), p. 144.

' Cette possibilité étant démontrée en acte dans un travail qui fait le constat d’un isomorphisme assez frappant
entre le modéle spinoziste de genése de ’Etat du Traité politique et le modéle de genése de la monnaie d”André
Orléan... et par conséquent livre la premiere esquisse d’une théorie spinoziste ef régulationniste de la monnaie :
voir Lordon et Orléan (2005), « Genése de 1’Etat et genése de la monnaie a la lumiére du Traité politique »,

Document de travail de la Régulation, http://web.upmf-grenoble.fi/lepii/regulation/wp/seriec.html .


http://web.upmf-grenoble.fr/lepii/regulation/wp/seriec.html

14

de D’entreprise d’Aglietta et Orléan qui entendent faire de la monnaie un effet
purement relationnel, sans aucune valeur-substance qui lui préexisterait et qu’elle
aurait pour tiche d’exprimer. A I’exact opposé de toute fonction expressive, la
monnaie est /'opérateur de la valeur, et cette derniére n’est a trouver ni dans I’utilité,
ni dans le temps de travail, ni dans quelque autre donnée objective. D’une certaine
maniere c’est 1a exactement la signification du scolie de (Eth., III, 9) qui pense la
valeur comme un effet de projection subjective, et plus exactement intersubjective.

2. Car en effet, si le désir n’est pas réglé sur des valeurs objectives préexistantes, alors
comment est-il déterminé a s’orienter vers ceci plutdt que cela ? L’une des principales
réponses de Spinoza est peut-étre la plus susceptible de faire spectaculairement écho a
la théorie monétaire d’Aglietta et Orléan: les désirs sont déterminés par des
mécanismes affectifs associatifs, et au premier rang d’entre eux /’imitation. Ainsi le
désir est mimétique ! Girard ne sait visiblement pas que Spinoza I’a pensé avant lui. Et
pourtant, c’est 1a un point central dans 1’analyse spinoziste de la vie affective
collective. Avec au surplus cette différence que I’imitation des affects de désir est chez
Spinoza le résultat d’une démonstration (Eth., III, 27)" et non une postulation.
L’intersubjectivit¢é mimétique — laquelle ne demande d’ailleurs qu’a se complexifier
immédiatement au travers de mécanismes proprement sociaux — est donc, la aussi,
I’opérateur de la « valeur », a savoir de la production/désignation du désirable. Et ¢’est
par un isomorphisme tout a fait remarquable que la production d’affects communs par
la convergence imitative, se trouve au principe de 1’émergence de 1’Etat dans le Traité
politique'®, comme de la genése de la monnaie dans le modéle d’Orléan (Lordon et
Orléan, 2005).

3. Enfin on ne peut qu’étre frappé de ce que la « scéne originelle » de la séparation
marchande considérée par Orléan (2005) pour reconstituer la genése de la monnaie
figure des pdles individués s’efforcant pour leur conservation. La monnaie a donc
fondamentalement a voir avec le conatus puisqu’elle a partie liée avec 1’'un des
réquisits les plus élémentaires de la persévérance dans 1’étre — la reproduction
matérielle. Aussi cette « scéne originelle » consonne-t-elle remarquablement avec
celle que Matheron (1988) dessine lui-méme, dont il fera le paysage d’une genese
théorique spinoziste de I’Etat, et qu’il intitule: « la séparation : individualité

éléementaire et luttes concurrentielles ».

5 « Du fait que nous imaginons qu 'un objet semblable a nous et pour lequel nous n’éprouvons aucun affect, est
affecté d’un certain affect, nous sommes par la méme affecté d’un affect semblable » (Eth., 111, 27).
' Voir la lecture du Traité politique dans Matheron (1988), chapitre VIIIL, et Matheron (1994).



15

4. ... et une métaphysique des luttes

S’il apparait non seulement que le point de vue du conatus est adéquat au projet d’une
théorie non subjectiviste de 1’action individuée et qu’au surplus, a bien des égards, il révele
déja sa compatibilité avec 1’approche régulationniste, il reste a se demander en quoi cette
onto-anthropologie de I’activité, de la persévérance et du désir détermine une métaphysique
des luttes. A sa facon, Alexandre Matheron reformule la question ainsi: « pourquoi les
conatus individuels, au lieu de coexister harmonieusement et pour toujours, se font-ils
concurrence les uns aux autres ? Pourquoi Dieu modifié en Allemand doit-il, comme le dit
Bayle, tuer Dieu modifié en Turc'” ? »'*. Et Matheron de suggérer immédiatement la réponse :
« Tout le mal, nous allons le voir, vient de I’Etendue »"...

Evidemment, telle quelle, la formule demeure passablement mystérieuse... En
définitive® elle prend pourtant sens assez simplement en posant que sous I’attribut de
I’Etendue, c’est-a-dire dans ’ordre de la manifestation spatiale des modes?, les conatus sont
voués a se rencontrer, et le plus souvent a se contrarier — a savoir, faire mouvement dans des
directions opposées. On fait souvent remarquer, et d’ailleurs a trés juste titre, que la
philosophie de Spinoza exclut absolument toute négativité et par la ignore délibérément la

2225 _ caractéristique sans doute a 1’origine de certains de ses rapports difficiles

contradiction
avec le marxisme. Mais si le spinozisme n’est pas une philosophie de la contradiction, il est a
coup sr une philosophie de la contrariété — ou bien, pour le dire moins classiquement mais
plus précisément, une philosophie du contrariement. Et c’est bien par la que le spinozisme et
le marxisme, qui ont par ailleurs tant d’affinités, trouvent a se ré-accorder, et ceci davantage

encore & mesure qu’on s’¢loigne du plan conceptuel de 1’ontologie — ou la question de la

négativité est décisive — pour se rapprocher de celui des sciences sociales — ou elle compte

711 n’est pas inutile de donner quelques explications susceptibles de rendre cette tournure plus aisément
compréhensible pour des lecteurs peu habitués au lexique de la philosophie spinoziste. Le Dieu de Spinoza, loin
de toute parenté avec le Dieu transcendant, et généralement anthropomorphe des religions monothéistes, est
I’autre nom de la Nature naturante, c’est-a-dire le principe de production de toute chose. Ces choses, auxquelles
Spinoza donne le nom de « modes », ou « modes finis », expriment (Deleuze, 1968) la puissance de la Nature-
Dieu, de sorte qu’il est possible de dire que les étants ne sont pas autre chose que Dieu modifié — littéralement :
fait mode — en ceci ou cela.

'8 Matheron (1988), p. 24.

¥ 1d.

¥ Cette clause signifiant : en passant sous silence des problémes métaphysiques d’une redoutable complexité ;
voir a ce sujet Matheron (1988), chap. II.

I Car les modes se manifestent simultanément sous ’attribut de I’Etendue (comme choses matérielles) et sous
I’attribut de la Pensée (comme esprits).

22 Ainsi par exemple (Eth., I11, 4) : « Une chose ne peut étre détruite que par une cause extérieure ».

2 Voir notamment Macherey (1990).



16

moins pour elle-méme que pour ses effets. Quand Laurent Bove évoque « le corps sujet des
contraires »** — ou il peut étre question aussi bien du corps politique que du corps humain —
c’est bien pour restituer, quoiqu’en toute conformité avec les réquisits les plus fondamentaux
de la philosophie de Spinoza, tout le potentiel de I’affrontement des parties dans la dynamique
du tout. Et c’est également ce qu’Aglietta et Orléan écrivent pour leur part en notant qu’au-
dela du cas d’espece de la monnaie « les institutions sont issues de la violence du désir
humain et leur action normalisatrice sur lui provient de leur rapport d’extériorité au choc
des désirs qui se contrarient les uns les autres »”.

Ainsi, de I’élan des conatus, suivent nécessairement 1’affrontement et les luttes. Car,
effectuations de puissance, pulsions d’expansion, et mouvements d’affirmation de soi, le plus
souvent portés, par le mécanisme d’imitation des affects, a poursuivre les mémes objets, les
conatus se croisent et se contrarient, ils se rencontrent et ils se heurtent. Et ces heurts sont la
matiere méme d’une politique. On pourrait donc redéfinir la politique en disant qu’elle
commence avec le choc des conatus, qu’elle est essentiellement /e travail d’accommodation
du heurt des conatus. C’est pourquoi I’ontologie du conatus est immédiatement politique et
que, déterminant une agonistique générale, elle débouche sur une métaphysique des luttes.
S’il ne faut pas donner aux arguments étymologiques plus de force probatoire qu’ils n’en ont
vraiment, on peut tout de méme se plaire a lire cette confirmation de la lutte comme corrélat
du conatus-momentum au travers des variations sémantiques du mot animosité, dont la
signification contemporaine exprime la pugnacité et la bellicosité que 1’on sait, mais dont le
sens littéral ne désigne pas autre chose que le caractere de ce qui est animé — ainsi la bataille
est-elle le produit nécessaire du mouvement des puissances.

Cette généralité de la guerre pose ipso facto une question de régulation puisqu’il faut
bien s’interroger sur les raisons pour lesquelles 1’ordre social n’est pas qu’un chaos violent. Et
c’est bien pourquoi la métaphysique des luttes est adéquate a la théorie de la Régulation — qui
pense le primat de la divergence et les modes de sa contention. Nous voila donc rendus ici a
cet arricre-plan métaphysique de toute théorie, a cette vision fondamentale du monde social
dont la puissance spécifique apparait dans le simple rapport de sa compacité propre — une
« métaphysique sociale » tient en une ou deux idées canoniques a peine — et de son empire sur
la production théorique, qu’elle prédétermine pour une tres large part. Rarement dite mais
présente dans tous les esprits, immédiatement identifiable par le sens pratique de tous les

protagonistes du champ académique, aussi bien « amis » qu’« ennemis », la métaphysique est

* Bove (2005).
2 Aglietta et Orléan (2002), p. 15, ¢’est moi qui souligne.



17

cette sorte de foyer gravitationnel qui tient en son orbite tous les énoncés de « sa » théorie, et
d’ailleurs rend ceux-ci assignables au premier coup d’ceil. Ne suffit-il pas d’une lecture a
peine pour reconnaitre, classer... et trouver une nouvelle confirmation : « ¢’est bien d’“eux”
ca, et c’est bien toujours ¢a qu’*“ils” ont dans le crane » ? Ainsi, par exemple et au hasard, ce
que la Régulation a dans le crane n’est pas le monde comme interlocution entre sujets
raisonnables ou comme coordination des étres moraux (Amable et Palombarini, 2005). La
question d’ou part la métaphysique des luttes, et méme par laquelle elle se constitue, est tout
autre. C’est la question de la coexistence des puissances. Voila sans doute le bout particulier
par lequel la théorie de la Régulation attrape le monde social et qui, par dela la diversité de ses
énoncés, détermine le plus profondément sa facture. Il est d’ailleurs des domaines et des
travaux ou cette métaphysique des luttes n’est pas qu’un implicite ou bien une strate sous-
jacente, mais se montre tout a fait a découvert. N’est-ce pas le cas typiquement pour une
théorie monétaire qui se place d’emblée sous 1’égide de « la violence de la monnaie »
(Aglietta et Orléan, 1982, 2002), ou bien encore de ’analyse des grands affrontements du
capitalisme financiarisé saisis comme « politique du capital », c’est-a-dire comme
accommodation plus ou moins réglée de luttes conatives pour la survie capitalistique®®. Sur un
mode plus général, I’intention d’Amable et Palombarini (2005), passant par Machiavel, est
bien également de redire que le monde social n’est d’abord que luttes, et que le conflit est la
donnée premicre d’une ontologie de 1’étre social. C’est pourquoi, avertit Machiavel, le déni
du conflit est le tréfonds de I’inanité — et malheur aux dénégateurs ! : « la distance est si
grande entre la facon dont on vit et celle dont on devrait vivre, que quiconque ferme les yeux
sur ce qui est et ne veut voir que ce qui devrait étre apprend plutot a se perdre qu’a se
conserver » (Le Prince, chap. XV). De cette prudence de la lucidité, tout est fait pour avoir
marqué Spinoza — dont on ne s’étonnera pas des lors qu’il rende plusieurs fois hommage au
« tres penétrant Florentin » (TP, X, 1) —, depuis I’écart fatal entre le monde social révé et le
monde social réel — « ils (les “philosophes”) congoivent les hommes (...) non tels qu’ils sont
mais tels qu’eux-mémes voudraient qu’ils fussent » (TP, I, 1) — jusqu’a I’'impératif de la
conservation — et Machiavel le dit en des termes que Spinoza pourrait entierement reprendre a
son compte : le Prince a pour devoir propre de permettre a 1’Etat de durer, de se maintenir. ..
c’est-a-dire de persévérer (chap. XIX). Pourtant, si Machiavel a quasiment I’intuition du
conatus, il n’en a pas le concept. Mais c’est qu’il n’a pas pour projet de déployer un appareil
philosophique. Et il faut suivre ici I'interprétation de Gramsci pour qui Machiavel ne propose

pas un systeéme, ni n’écrit un Traité : il lance un Manifeste, avec toutes les intentions

2 Lordon (2002).



18

caractéristiques du genre — auxquelles un autre « Manifeste » fait écho”... « Spinoza
ontologise Machiavel » ajoute Laurent Bove™ pour marquer la différence des registres. Et si
toutefois, a bien des égards, le Traité politique peut sembler par moment comparable en genre
au Prince, il n’en est pas moins adossé et ancré au massif théorique de [’Ethique, cette
Physique des forces conatives et des affects — « je considérerai les actions humaines et les
appétits comme s’il était question de lignes, de surfaces et de corps »*® — dont le Traité
déploie les principes fondamentaux dans I’espace institutionnel de la vie collective. Et c’est
sans doute la raison pour laquelle I’ensemble qu’ils constituent inséparablement offre 1’une

des plus puissantes machines a produire des programmes de recherche en science sociale.

5. Pour une économie générale de la violence

De tous ces programmes, il en est un qui, exprimant immédiatement I’idée directrice
de la métaphysique des luttes, pourrait étre intitulé « Economie générale de la violence ». Si
en effet I’ontologie du conatus débouche nécessairement sur une agonistique générale et pose
la question de la coexistence des puissances, alors elle fait aussitot surgir comme probléme la
maitrise sociale de la violence conative, c’est-a-dire un probléme de « régulation » qui
pourrait étre ainsi formulé : comment accommoder la contradiction de la conservation
nécessairement mutuelle de conatus nécessairement antagonistes ? Il entre de plein droit dans
un programme d’une telle nature de faire I’histoire des déclinaisons du principe rivalitaire
fondamental et des mises en forme successives des énergies conatives agonistiques. Or c’est
la évidemment une entreprise qui demande a étre poursuivie dans de nombreuses directions.
En indiquer quelques unes, méme trés brieévement, est un moyen de donner une idée de la
variété des objets saisissables par ce programme de recherche, celui-la méme, faut-il le
rappeler, qui procede immédiatement de la métaphysique des luttes — variété des objets et
aussi des approches disciplinaires qui peuvent trouver a y investir leur logique propre puisque
I’anthropologie, la sociologie, et 1’économie — mais bien slr une €économie politique,

institutionnaliste et historique — peuvent y étre intéressées.

7 « Le Prince de Machiavel pourrait étre étudié comme une illustration historique du “mythe” sorélien, c est-a-
dire d’une ideologie politique qui se présente non pas comme une froide utopie ou une argumentation
doctrinaire, mais comme la création d’une imagination concréte qui opéere sur un peuple dispersé et pulverisé
pour y susciter et y organiser une volonté collective », Gramsci (1975), p. 417.

2 Journée L’économie générale des pratiques, Département philosophie-sociologie, Université de Picardie,
Amiens, 7 mai 2004 ; voir aussi Bove (2002).

¥ Eth., 111, Préface.



19

L’anthropologie, et sans doute en tout premier lieu, car s’il est une solution de
contention de la violence conative dont on peut estimer qu’elle aura fait innovation
civilisationnelle, c’est bien le don/contre-don (Lordon, 2005-a, -b). Lui reconnaitre cette
éminence toute particuliére n’a rien d’injustifiable dés lors qu’on en revient aux données les
plus fondamentales du probléme de la violence conative et qu’on apercoit la solution qu’y
apporte le don/contre-don dans ce registre méme. Car en effet, le conatus est potentiel de
violence a proportion de ce qu’il est spontanément captateur et pronateur. Le conatus, cet
¢gocentrisme fondamental, est ’expression de ce qu’une existence est avant tout préoccupée
d’elle-méme. Par conséquent son geste le plus immédiat est de prendre pour soi, de mettre la
main sur — et éventuellement d’arracher des mains d’autrui (Lordon, 2005-a). Aussi la
violence pronatrice est-elle le corrélat nécessaire de 1’interaction des conatus a 1’état de
nature, et le défi premier de leur coexistence pacifiée. Or sous ce rapport, le don/contre-don
vient précisément affirmer 1’obligation de donner, qu’on peut lire a contrario comme la
prohibition du prendre sauvage, reconnu péril social par excellence. Si la pronation sans frein
est ce ferment violent qui menace sans cesse le groupe de décomposition, alors le don/contre-
don en est précisément l’antidote puisqu’il dresse le rempart d’un cycle d’obligations
réciproques (Mauss, 1950), d’ou le prendre est absolument exclu si ce n’est sous la forme
hautement domestiquée du recevoir. Mais 1’opération du don/contre-don est en fait plus
subtile encore car en réalité, sous les dehors de 1’inversion radicale, le donner est un prendre
transfiguré puisque donner les choses c’est acquérir la gloire. C’est d’ailleurs la sans doute
tout ce qui a fait non seulement « ’efficacité » mais aussi la viabilité civilisationnelle du
don/contre-don lequel, pour ainsi dire, ne prend pas le parti de barrer purement et simplement
I’élan pronateur du conatus, mais fait le choix de le rediriger vers d’autres objets, d’une autre
nature, des objets symboliques — prestige et honneurs — dont la conquéte concurrentielle ne
menace plus le groupe, mais bien au contraire travaille a le consolider. Ainsi, en une
extraordinaire opération de symbolisation et de sublimation du prendre conatif, le don/contre-
don substitue a la prise sauvage d’objet la conquéte réglée du prestige™.

Si le don/contre-don fait paradigme comme solution d’organisation de la violence,
c’est parce que, le conatus ne pouvant €tre extirpé, ni son geste pronateur définitivement
désarme, il est a la fois plus économe, et aussi sans doute plus productif, d’en accepter la
présence active mais de la mettre en forme convenablement, notamment en la dirigeant vers

des objets spéciaux — des objets symboliques — pour la prise réglée desquels il est alors

3 Pour des développements beaucoup plus substantiels de cette thése, présentée ici cursivement, voir Lordon
(2005-a), chap. 1.



20

socialement 1égitime de s’efforcer. C’est bien cette solution générale de sublimation sociale
de la violence pronatrice des conatus, dont le don/contre-don réalise 1’invention historique,
qui se trouve déclinée dans de trés nombreux univers sociaux, et notamment dans ceux que
Bourdieu nomme des champs. Une certaine forme d’interrogation sociologique trouve donc
son compte dans cette perspective d’une « économie générale de la violence », pourvu par
exemple qu’elle accepte de voir les champs comme les thédtres d’une agonistique instituée.
Telle est bien la caractéristique en tout cas de certains d’entre eux qui se structurent autour
d’un principe concurrentiel spécifique et offrent aux énergies des conatus de se déverser vers
des objets licites, c’est-a-dire choisis pour que leur dispute soit « bien organisée », et par
conséquent socialement non destructrice. Ces champs sont donc des concrétisations de la
métaphysique des luttes. On s’y bat, mais symboliquement et dans les formes. Mais on peut
s’y battre jusqu’a la mort — la mort symbolique bien siir. Les champs artistique ou intellectuel,
par exemple, voient des conatus actualisés comme illusio respectivement d’artiste et
d’intellectuel(le), s’affronter sans merci pour des frophées — ainsi pourrait-on nommer
génériquement cette catégorie de biens symboliques offerts en enjeux sur les théatres de
I’agonistique instituée. Prix, distinctions, places, célébrations, hommages, expositions, et bien
sir le trophée ultime, la postérité, sont les substituts proposés a des désirs de pronation qui
n’ont rien perdu de leur intensité¢ mais s’exercent désormais dans les formes du champ et

selon une activité rendue constructive par les régles de la sublimation.

L’analyse des champs dans cette perspective entre de plein droit dans la problématique
« régulationniste » de [’économie générale de la violence. Et si la qualification de
« régulationniste » est ici & comprendre en un sens trés général, comme désignation d’un
probléme de régulation, c’est-a-dire de divergence a contenir, la transition vers la théorie
¢économique de la Régulation s’effectue assez naturellement dés lors qu’on entreprend de
déployer, comme elle s’y préte tout a fait, I’« économie générale de la violence » sur des
objets spécifiquement économiques, et par suite de la faire travailler comme « économie de la
violence économique ».

Assurément, 1’échange marchand demande a étre inscrit dans la perspective de
I’économie générale de la violence des lors qu’on reconnait a I’ordre des pratiques
économiques la caractéristique principale d’instituer un rapport particulier aux objets,
précisément susceptible de maitriser la pronation violente par /a mise en forme juridique et

monétaire du prendre’'. En d’autres termes, 1’institution de I’économique a pour effet central,

3! Voir Lordon (2005-a), chap. 1I.



21

sous le rapport de la régulation de la violence pronatrice des conatus, de contraindre le
prendre & s’accomplir conformément a 1’objectivité du prix monétaire et aux regles juridiques
de la contrainte de paiement. Ainsi I’échange marchand réalise-t-il une civilisation — mais
toujours problématique et toujours hantée par la violence originaire — du prendre sous la
modalité particuliere de /’achat.

Cette mise en forme fondamentale des pulsions pronatrices n’est pas la seule analyse
qu’on puisse faire des mouvements de conatus dans 1’espace économique, et les luttes de
persévérance sont saisissables a des niveaux d’abstraction bien moindres. En fait le spectre
des efforts conatifs dans I’ordre économique est trés largement ouvert et donne a voir les
situations les plus variées, depuis la lutte salariale pour la persévérance matérielle, c’est-a-dire
pour maintenir I’accés aux moyens de la reproduction sous sa forme la plus simple, jusque, a
Iautre extrémité, les luttes hautement symbolisées pour des enjeux existentiels et
réputationnels, dans le champ patronal par exemple. Ce dernier lieu est sans conteste le
théatre d’une agonistique instituée, le sort et 1’effort des hommes se liant — mais sans se
confondre — a celui des entreprises qu’ils dirigent. Sur cette scéne hybride ou les combats
d’individus passent par des combats d’organisations, les conatus s’affrontent, par exemple
pour le contréle de la propriété. Car le conatus actualisé en conatus du capital, et plus
exactement en conatus du capitaliste ou du directeur du capital, s’efforce spécifiquement en
vue de sécuriser la propriété du capital, et si possible d’en accroitre I’extension. Ainsi, dans
une configuration du capitalisme ou les projets conatifs d’expansion sont médiatisés par des
transactions sur les droits de propriété, la métaphysique des luttes s’exprime sous la forme
concrete des fusions-acquisitions et des grands conflits d’OPA (Lordon, 2002).

Puisqu’il n’est pas possible de faire ici davantage que de suggérer par un certain
nombre de situations empiriques que la métaphysique des luttes n’est nullement vouée a
demeurer une spéculation sans attache, il vaut d’au moins mentionner une autre de ses
manifestations dans I’ordre économique — mais peut-€tre la plus évidente, celle par laquelle il
aurait fallu commencer : la concurrence ! Il est vrai : les conatus marchands luttent pour la
maitrise des marchés ! Et dieu sait que ces affrontements peuvent étre violents. Bien avant les
développements de la finance capitalistique, les classiques, et Marx tout particuliérement,
n’ont-ils pas d’abord eu sous les yeux le spectacle de « I’anarchie marchande » et des luttes au
couteau que se font les producteurs pour la validation sociale ? Il se pourrait donc que la
métaphysique des luttes, précisément en tant qu’elle procéde d’une ontologie politique de
1’étre social, offre le moyen d’une déconstruction de la catégorie économique de « marché »,

et de sa reconstruction comme catégorie politique. Car envisagé sous cette perspective, le



22

marché n’est pas autre chose qu’un de ces théatres ou des conatus d’un genre spécial — des
conatus marchands — s’efforcent pour s’étendre, se rencontrent et s’affrontent — évidemment
avec des ressources inégales. Et il y a tout lieu d’étre ravi quand par un regrettable lapsus, qui
sonne en fait comme un aveu involontaire, la théorie néoclassique laisse échapper les mots de
« pouvoir de marché » ou, si on lit bien, il est question de « pouvoir », et par une résonance
facheuse, donne a penser que I’économie pourrait ne pas €tre si pure — il se pourrait méme
qu’elle soit, et en un sens tout a fait fondamental, le sens de la métaphysique des luttes,
politique. On ne peut alors qu’étre heureusement surpris de constater que le point de vue en
apparence stratosphérique d’une métaphysique des luttes trouve trés facilement a reprendre
contact avec la terre, qui plus est au travers des objets les plus prosaiques, pour ne pas dire les
plus déconsidérés et méme les plus indignes des « grands économistes » : & qui, donc, n’aurait
pas peur de ce ré-atterrissage un peu brutal, il faudrait conseiller par exemple de savoir voir
I’ontologie du conatus dans les tétes de gondole, je veux dire dans les faits et gestes de la
grande distribution. Agent particuliérement notoire de [D’intensification des luttes
concurrentielles, la grande distribution, dans ses rapport avec ses fournisseurs, réunit a peu
prés toutes les caractéristiques nécessaires a la peinture de 1’agonistique marchande : le
mouvement impérieux pour étendre sa propre puissance, 1’affirmation brutale de son
¢gocentrisme conatif, I’écrasement chaque fois que la possibilité en est donné des résistances,
I’asymétrie des luttes puisque les ressources de pouvoir sont inégalement distribuées, la
soumission des conatus dominés — les fournisseurs trop petits — qui luttent eux-mémes pour ne
pas mourir, et toutes les interactions violentes qui naissent de ces rapports souvent sans merci.
« Ceci n’est pas un marché » pourrait-on dire a la fagon de Magritte, c’est un théatre, et méme
plutot : ¢’est un champ de bataille. Point de lieu de récollection pacifiée des offres et des
demandes sous la houlette anonyme et bienveillante d’'un commissaire-priseur. Le « marché »
n’existe pas, il n’y a que des rencontres de conatus, préts a I’accord si c’est possible et a la
lutte si c’est nécessaire. Substituer ainsi au « marché » 1’ensemble structuré des relations de
commerce est donc déja un premier pas pour s’affranchir d’une hypostase que rien ne justifie
en vérité, mais dont la postérité, les effets intellectuels et politiques n’en apparaissent que plus
remarquables. Et la théorie de la Régulation est spécialement bien placée pour accueillir cette
problématique, elle qui a prévu de mentionner au nombre de ses formes institutionnelles, les
« formes de la concurrence » — et quand bien méme, on peut I’avouer, de cette heureuse idée
elle n’a pas fait grand-chose jusqu’a présent! On peut alors souhaiter que les quelques

travaux régulationnistes’ qui se sont consacrés dans une relative obscurité aux injustement

32 Entre autres Hollard (2002), Petit (1998).



23

délaissées « formes de la concurrence », apparaissent rétrospectivement comme pionniers et
soient bientot rejoints. D’une certaine manicre, donnant a la métaphysique des luttes une de
ces plus typiques illustrations économiques, ne sont-ils pas par la méme hautement
représentatifs de ce qu’il y a a la fois de plus spécifique et de plus fondamental dans la théorie
de la Régulation ? On ne peut alors qu’envisager agréablement cette rencontre en les
thématiques de la concurrence entre, d’une part, 1’expression presque idéale de la
métaphysique des luttes et, d’autre part, certains des enjeux les plus brilants du débat
macroéconomique contemporain.

Concurrence marchande et concurrence capitalistique — celle qui fait lutter non pour la
part de marché mais pour la part de propriét¢ — tombent donc de plein droit sous ce
programme de recherche spinoziste transversal en sciences sociales que j’ai qualifié
d’économie générale de la violence. 1l en va d’ailleurs identiquement pour 1’'une et pour
I’autre de ces concurrences : comme ces luttes sont mises en formes dans des structures — car
rien ne serait plus faux que de comprendre 1’agonistique €conomique comme simple
collection de « libres » interactions conflictuelles —, c’est la configuration des structures qui
détermine en chaque cas I’intensité des batailles, la probabilité et le degré de violence des
chocs conatifs. Le mouvement historique de la déréglementation, aussi bien celle des marchés
de biens que celle des structures financieres, s’offre a étre qualifi¢ d’une maniere qui réalise
I’improbable, et pourtant heureusement possible, mise en connexion de plans conceptuels
dont on penserait spontanément que tout les sépare, celui de la part métaphysique d’une
théorie et celui de sa participation comme macroéconomie appliquée au débat de politique
publique, et ceci par exemple en posant synthétiquement que déréglementer c’est ré-instituer

les structures de la violence économique.

Conclusion

Si la guerre sous toutes ses formes — physiques ou sublimées — est le corrélat de la
rencontre des conatus, en est-elle vraiment la seule issue possible ? La réponse de Spinoza a
cette question est formelle : c’est non. Car si le conatus est 1’¢lan en vue d’une effectuation
maximale de puissance, alors celle-ci peut emprunter les deux voies alternatives de la lutte ou
de I’association, de I’affirmation de soi auto-centrée ou de la composition de puissance avec

autrui. Le principe conatus ne détermine donc pas univoquement I’affrontement des modes



24

mais débouche sur la grande dualité spinoziste des régimes d’action : la quéte individuée de
puissance au mépris d’autrui ou bien la persévérance de conserve. Et, de fait il est un indice
intuitif — et en méme temps massif — de ce que la guerre n’est pas la seule possibilité inscrite
dans le conatus, et cet indice c’est qu’il y a société ! Certes, reprenant le modele de la
civilisation des pulsions pronatrices, on pourrait envisager de se passer du mobile associatif
pour penser une société « pacifiée » par les seuls artifices de la sublimation des agonismes.
Mais ce serait manquer le ressort le plus puissant de « I’entrée en société » dont Spinoza
souligne maintes fois qu’il est a trouver dans la nécessité de joindre les forces pour mieux
pourvoir a la forme a la fois minimale et impérieuse de la persévérance : la survie matérielle.
Dans 1’état de nature, la conjonction de leurs efforts est le moyen le plus évident pour les
individus de résister a la destruction par les innombrables choses qui I’emportent sur eux par
la puissance. C’est bien pourquoi d’ailleurs I’état de nature est en fait métastable et voué a se
dépasser lui-méme sous ’effet des nécessités de la persévérance commune : « comme tous les
hommes redoutent la solitude parce que nul d’entre eux dans la solitude n’a de force pour se
défendre et se procurer les choses nécessaires a la vie, il en résulte que les hommes ont de
[’état civil un appétit naturel et qu’il ne peut se faire que cet état soit jamais entierement
dissous » (TP, V1, 1); « sans [’entraide les hommes ne peuvent guere entretenir leur vie et
cultiver leur ame » (TP, 1I, 15). Dans I’état de précarité extréme de la premiere condition
humaine, la conservation de soi passe par la mutualisation de I’effort, et par conséquent la
collaboration suspend la guerre.

Les urgences de la survie ne donnent pourtant pas le dernier mot de 1’association. Car
la composition des puissances livre ses bénéfices aussi bien dans I’affirmation que dans la
survie — non pas seulement « entretenir la vie » mais également « cultiver I’ame ». Aussi la
persévérance expansive fournit-elle a ’association un mobile de relais, mais non moins
puissant, quand s’estompent les nécessités les plus immédiates de la conservation résistante.
Et cette affinit¢ essentielle des hommes entre eux sous le rapport de la composition des
puissances est d’autant mieux percue que ceux-ci sont davantage conduits par la raison : « Il y
a donc hors de nous des choses qui nous sont utiles, et auxquelles, pour cette raison, il faut
aspirer (...) Si en effet deux individus (...) se joignent ['un a [’autre, ils composent un individu
deux fois plus puissant que chacun pris séparément. A I’homme donc, rien de plus utile que
[’homme ; il n’est rien, dis-je, que les hommes puissent souhaiter de mieux pour conserver
leur étre que de se convenir tous en tout, en sorte que les esprits et les corps de tous
composent pour ainsi dire un seul esprit et un seul corps (...) ; d’ou il suit que les hommes

que gouvernent la raison, c’est-a-dire les hommes qui cherchent ce qui leur est utile sous la



25

conduite de la raison, n’aspirent pour eux-mémes a rien qu’ils ne désirent pour tous les
autres hommes » (Eth., IV, 18, scolie).

Rien n’est plus utile a ’homme que I’homme, et en proportion croissante de ce qu’il
est sous la conduite de la raison : si le scolie de (Eth., IV, 18) revét cette importance c’est bien
parce qu’il pose la grande dualité des régimes du conatus. La visée de puissance peut passer
aussi bien par 1’¢lan solitaire, mais alors au risque des rencontres contrariantes, ou par 1’¢lan
conjoint et la composition des forces. L’ontologie du conatus ne livre donc pas univoquement
le paysage d’un monde social ou tout ne serait que guerre et violence plus ou moins
sublimées. L’affinité essentielle des hommes entre eux qu’énonce (Eth., IV, 18, scolie) y
ouvre ¢galement les possibilités de 1’association, de la mutualisation, de la collaboration, et
encore de I’amour et de 1’amitié, bref de toutes les formes de la composition des puissances.

Mais s’il faut prendre au sérieux cette dualité des régimes d’action du conatus,
comment alors justifier de ré-exprimer le point de vue du conatus en une seule métaphysique
des luttes 7 S’il est absolument clair pour Spinoza que 1’effort en vue de la persévérance peut
a priori emprunter les deux voies de I’affirmation agonistique ou de la composition
coopérative, I’idée que ces deux possibilités se présentent sous une profonde asymétrie n’est
pas moins fortement affirmée. Le scolie de (Eth., IV, 18) et surtout (Eth., IV, 35)* ne lient-ils
pas explicitement la probabilit¢ de la composition au degré auquel les hommes prennent
conscience de leur essentielle affinité mutuelle, « sous la conduite de la raison » ? Or Spinoza
sait assez combien ne pas trop solliciter cette derniére hypothese ! Les hommes sont rarement
conduits par la raison et, sous le régime de la servitude passionnelle, les chances de la guerre
sont hélas trés supérieures a celles d’une prise de conscience éclairée de la coincidence de
leurs « utiles propres » (Eth., IV, 24) : « En tant que les hommes sont sujets aux passions, on
ne peut pas dire qu’ils conviennent en nature » (Eth., IV, 32), et quand ils sont « en proie aux
affects qui sont des passions, ils peuvent étre contraire les uns aux autres » (Eth., IV, 34) dit
Spinoza avec une sorte de froideur clinique derricre laquelle il faut savoir apercevoir toute la
violence du monde.

Rien n’est plus étranger a Spinoza qu’une vision morale de ’homme, qu’elle choisisse
d’exalter sa bonté naturelle ou de maudire la présence en lui du « mal ». C’est sans doute
pourquoi, ne se liant a aucun de ces partis pris usuels de la « lumiere » ou de « I’obscur », il
lui est plus facile de voir positivement en le conatus aussi bien la possibilité de 1’assertion

unilatérale que de 1’association. Quoique procédant en derniere analyse du méme ¢élan en vue

3 (Eth., 1V, 35) : « C’est en tant seulement qu’ils vivent sous la conduite de la raison que les hommes
nécessairement conviennent toujours en nature » (c’est moi qui souligne).



26

de la puissance, cette alternative offerte a 1’action conative et les combinaisons vari¢es qu’il
est possible d’imaginer a partir des deux registres assertif et associatif promettent a la théorie
du conatus un pouvoir générateur certain. Mais cette dualité ne vaut pas pour autant symétrie.
Et au moment d’envisager la dynamique des passions collectives, et les réquisits subséquents
qu’elle fait peser sur les structures politiques, Spinoza dit sans ambiguité lequel des deux
poles I’emporte le plus souvent sur 1’autre et donne sa tonalité dominante a la vie sociale :
« En tant que les hommes sont en proie a la colere, a ’envie ou a quelque sentiment de haine,
ils sont entrainés a l’opposé les uns et des autres et contraire les uns aux autres (...) Comme
maintenant les hommes sont trés sujets par nature a ces sentiments, ils sont aussi par nature

ennemis les uns des autres »**.

% (TP, 11, 14).



27

Références bibliographiques

AGLIETTA Michel, ORLEAN André, (1982), La violence de la monnaie, PUF.

AGLIETTA Michel, ORLEAN André, (2002), La monnaie entre violence et confiance,
Editions Odile Jacob.

AMABLE Bruno, PALOMBARINI Stefano, (2005), L’économie n’est pas une science
morale, Cours et Travaux, Raisons d’Agir.

BILLAUDOT Bernard, (1996), L ordre économique de la société moderne, L’Harmattan.

BOVE Laurent, (2002), « De la prudence des corps. De la physique au politique »,
Introduction au Traité politique, Classiques de Poche.

BOVE Laurent, (2005), « Le corps sujet des contraires et la dynamique prudente des
dispositiones corporis », Astérion, n° 3, septembre, revue en ligne, http://asterion.revue.org

BOYER Robert, (1986), Théorie de la régulation. Une analyse critique, Agalma, La
Découverte.

BOYER Robert, (1999), « Le politique a I’ére de la globalisation et de la finance : le point sur
quelques recherches régulationnistes », L ’Année de la Régulation, La Découverte.

BOYER Robert, (2002), « La théorie de la régulation a I’épreuve des années quatre vingt
dix », Postface a la 2°™ édition de Théorie de la régulation, I’état des savoirs, La Découverte.

BOYER Robert, (2004), Une théorie du capitalisme est-elle possible ?, Editions Odile Jacob.

DELEUZE Gilles, (1965), « A quoi reconnait-on le structuralisme ? », in Frangois Chatelét
(dir.), La Philosophie. Au XX° siecle, Marabout Histoire.

DELEUZE Gilles, (1968), Spinoza et le probleme de |’expression, Les Editions de Minuit.
DELORME Robert, ANDRE Christine, (1983), L "Etat et I'économie, Seuil.

FOUCAULT Michel, (1997), « Il faut défendre la société », Cours au Collége de France,
1975-1976, Hautes Etudes, Gallimard Seuil.

GRAMSCI Antonio, (1975), « Notes sur Machiavel, sur la politique et sur le Prince
moderne », in Gramsci dans le texte, Les Editions Sociales.

HOLLARD Michel, (2002), « Les formes de la concurrence », in Théorie de la Régulation,
[’état des savoirs, 2°™ édition, La Découverte.

LIPIETZ Alain, (1979), Crise et inflation, pourquoi ?, Librairie Francois Maspero.


http://asterion.revue.org/

28

LIPIETZ Alain, (1989), « De I’althussérisme a la théorie de la régulation », Couverture
Orange CEPREMAP n° 8920.

LIPIETZ Alain, (1994), « De I’approche de la régulation a 1’écologie politique : une mise en
perspective historique », entretien avec G. Cocco, F. Sebai et C. Vercellone, in Ecole de la
régulation et critique de la raison économique, Futur Antérieur, L’Harmattan.

LORDON Frédéric, (2002), La Politique du capital, Editions Odile Jacob.

LORDON Frédéric, (2003-a), « Conatus et institutions. Pour un structuralisme énergétique »,
L’Année de la Régulation, Presses de Sciences-Po.

LORDON Frédéric, (2003-a), « Revenir a Spinoza dans la conjoncture intellectuelle
présente », L ’Année de la Régulation, Presses de Sciences-Po.

LORDON Frédéric, (2005-a), L’intérét souverain. Essai d’anthropologie économique
spinoziste, a paraitre.

LORDON Frédéric, (2005-b), « Le don tel qu’il est et non tel qu’on voudrait qu’il fat »,
Miméo BETA.

LORDON Frédéric, ORLEAN André, (2005), « Genése de 1’Etat et genése de la monnaie a la
lumiere du Traité politique », in Yves Citton et Frédéric Lordon (dirs.) Spinoza et les sciences
sociales, a paraitre.

MACHEREY Pierre, (1998), Introduction a [’Ethique de Spinoza. La troisieme partie. La vie
affective, PUF.

MACHEREY Pierre, (1990), Hegel ou Spinoza, La Découverte.
MACHIAVEL, (1983), Le Prince, Le Livre de Poche.

MATHERON Alexandre, (1988), Individu et communauté chez Spinoza, Les Editions de
Minuit.

MATHERON Alexandre, (1994), « L’indignation et le conatus de I’Etat spinoziste », in
Myriam Revault d’Allones et Hadi Rizk, Spinoza : puissance et ontologie, Editions Kimé.

MAUSS Marcel, (1950), Sociologie et anthropologie, PUF.

ORLEAN André, (2005), « Généalogie du rapport monétaire », in Frédéric Lordon (dir.) Ou
en est la théorie de la Régulation ? Actes du colloque de La Sorbonne, 29-30 juin 2004, a
paraitre.

PALOMBARINI Stefano, (2001), La rupture du compromis social italien. Un essai de
macroéconomie politique, Editions du CNRS.

PETIT Pascal, (1998), « Formes structurelles et régimes de croissance de 1’aprés-fordisme »,
L’Année de la Régulation, n° 2, La Découverte.



29

SPINOZA Baruch, (1675), Ethique, Traduction Robert Misrahi, Philosophie d’aujourd’hui,
PUF.

SPINOZA Baruch, (1677), Traité politigue, Traduction Charles Appuhn, Garnier-
Flammarion.

THERET Bruno, (1992), Régimes économiques de l’ordre politique, PUF.

THERET Bruno, (1999), « L’effectivité de la politique économique : de I’autopoiese des
systémes sociaux a la topologie du social », L’ ’Année de la Régulation, La Découverte.



	Janvier 2006
	Recherches & Régulation Working Papers
	RR série PH 2006-1


