
 

Conatus et institutions : 
pour un structuralisme énergétique 

Frédéric LORDON1 

Résumé. À en croire nombre de ses commentateurs, si la théorie de la régulation (TR) ne parvient 
pas à produire une théorie du changement institutionnel, c’est parce que, faute de s’être dotée d’une 
théorie propre de l’action, elle se serait contentée d’emprunter par provision la sociologie de Bourdieu qui, 
c’est bien connu, serait une sociologie de la reproduction... Défaire cette dernière proposition, en exhibant 
simplement quelques-uns des mécanismes dynamiques présents dans la théorie des champs, n’empêche 
pas pour autant de considérer que, si la sociologie de Bourdieu n’est en rien vouée à la reproduction, elle 
n’a pas non plus été originellement et délibérément conçue en vue de penser le changement. C’est en y 
introduisant le concept spinoziste de conatus qu’on se propose, en compatibilité avec son économe intellec-
tuelle générale, d’en intensifier les propriétés dynamiques – et par là même de doter la TR d’une théorie 
de l’action lui rendant plus accessibles les faits de changement institutionnel. 

 
 
Une fois répétés rituellement les propos, certes inattaquables, mais un peu 

convenus sur la nécessaire intercritique et la saine exposition au débat contra-
dictoire, on est parfois tenté d’ajouter qu’en pratique on aimerait bien – vœu 
dépourvu de toute valeur épistémologique – faire partager tant soit peu aux 

                                                        
1.  CNRS, CEPREMAP 142, rue du Chevaleret 75013 Paris (France) –  

 frederic.lordon@cepremap.cnrs.fr  
Je remercie Mario Dehove pour des remarques plus que bienvenues, en le dégageant évidemment de 

toute responsabilité quant aux thèses exposées dans cet article. 



Conatus et institutions 112 
 

critiques les critères d’exigences qu’ils appliquent aux textes lus et, du flot des 
objections, pouvoir ne garder que les « bonnes »... De ce point de vue, il faut 
bien le dire, la théorie de la régulation (TR) n’est pas toujours très bien lotie, et 
on se demande parfois par quelle fatalité il lui faut encore lutter, plus de vingt-
cinq ans après ses débuts, contre des remarques aussi récurrentes que découra-
gentes, comme celles qui la renvoient, contre toute évidence et par l’effet d’une 
incompréhensible incompréhension, à la reproduction, voire au fonctionnalis-
me. Année après année, et comme s’il lui fallait donner de nouvelles preuves de 
sa vitalité, cette increvable méprise n’en finit pas de se donner des manifesta-
tions supplémentaires2 , toujours aussi déconcertantes puisqu’on y retrouve 
presque à l’identique la même déploration du biais régulationniste pour la re-
production, de son ignorance des faits de changement, et ce, alors même que la 
TR n’a pas cessé de se construire depuis ses origines comme une théorie des 
crises, une théorie de l’émergence, de la vie et de la mort des régimes 
d’accumulation… Bien sûr, il doit y avoir moyen de revendiquer des ambitions 
plus dynamiques encore, mais tout de même... Serait-ce alors trop demander 
aux commentateurs que de bien vouloir simplement se donner la peine de lire 
les textes, à commencer par les plus anciens, pour ne pas dire les plus canoni-
ques, dans lesquels l’intention intellectuelle de la TR, telle qu’elle n’a d’ailleurs 
pas varié d’un iota depuis, se donne à voir sans trop d’ambiguïté semble-t-il. 
Faut il rappeler, dans cet ordre d’idée, que l’ouvrage de Michel Aglietta [1976] 
s’intitule Régulation et crises du capitalisme, ce qui signifie – on pardonnera ce 
commentaire un peu lourdement didactique – que si, après avoir été régulé, le 
capitalisme américain est entré en crise, c’est qu’entre-temps il a un peu 
« changé »… Quitte à enfoncer le clou de manière un peu scolastique, on pour-
rait également suggérer d’en revenir aux définitions originelles du concept de 
« régulation », dont l’une, en particulier, mérite d’être relue avec attention : dans 
une inspiration toute marxienne et dialectique, Alain Lipietz [1979] proposait 
ainsi que « la régulation désigne le primat relatif et temporaire de l’unité sur la 
lutte ». On l’aura compris, dans cette formulation, l’un des mots importants 
c’est « temporaire ». Car oui, de temps en temps – c’est-à-dire « tempo-
rairement » – « l’unité » prévaut et, n’en déplaise aux radicaux du changement 
permanent, il y a parfois des périodes de calme relatif – en termes plus techni-
ques : des périodes de stationnarité (pour les économètres), ou de stabilité 
structurelle (pour les formalisateurs). Bref, il arrive au flux du devenir de faire 
des pauses, et quand bien même celles-ci ne sont que relatives, il est légitime, 
voire nécessaire, que le théoricien, par un décret de la pensée, projette – impose 
– de la stationnarité au réel en dépit du mouvement qui l’emporte sans cesse, 
condition sine qua non pour disposer, au moins pendant un temps, d’un objet 
aux frontières stabilisées – c’est-à-dire d’un objet tout court ! Il faut croire que 
le combat contre la pensée du tiers exclu, qui peut comprendre « reproduction » 
d’un côté, « changement » de l’autre, mais rien entre les deux, et notamment pas 

                                                        
2. Voir, entre autres, à propos de ce débat Faucher et De Bresson [1991], Favereau [1995], Postel et Sobel 

[2001], et pour une réponse Amable et Lordon [1992]. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 113 

« reproduction temporaire », est un éternel recommencement... Sous ce rapport 
au moins, les régulationnistes des débuts n’avaient certainement pas conscience 
d’avoir proposé un concept aussi difficile… 

Seule la mauvaise foi pourrait faire dire au propos qui précède que la Régu-
lation3 en a soupé des objections et s’estime au-dessus de toute critique. On ne 
saurait y voir autre chose qu’une certaine lassitude à devoir revenir sur les mê-
mes évidences inexplicablement incomprises – la Régulation est constitutivement 
une théorie de la variété et des transformations des structures du capitalisme –, 
alors que le débat pourrait être consacré à tant d’autres sujets. Ou bien à re-
prendre la discussion du changement mais alors en posant les bonnes ques-
tions. Car s’il est définitivement hors de propos d’assimiler régulation et repro-
duction, et presque incompréhensible d’oublier que la Régulation s’est originel-
lement et constamment voulue une théorie des crises, à l’inverse il est très pos-
sible de lui faire remarquer qu’elle n’est toujours pas parvenue à se doter de la 
théorie des institutions et du changement institutionnel à la hauteur de ses am-
bitions affichées. Pour le coup il est vrai qu’après avoir annoncé de longue date 
une théorie des institutions à venir (Boyer [1986]), la Régulation a tardé à des-
cendre de son plan d’analyse originel qui est celui de la macroéconomie. Ce 
n’est d’ailleurs pas que l’analyse macroéconomique interdise totalement de pen-
ser la dynamique des structures : le plan de la macroéconomie possède sa légali-
té autonome dans laquelle on peut trouver bien des sources de mouvement 
endogène, y compris des structures pourvu qu’on se munisse d’un point de vue 
tant soit peu dialectique (Boyer [1986] ; [1992]) ou « endométabolique » (Lor-
don [1993] ; [1994]). Il n’en est pas moins vrai que c’est là un registre analytique 
qui limite le spectre des faits de changement accessibles et, par construction, se 
montre notamment inapte à saisir toutes les dynamiques institutionnelles de 
niveau « inférieur ». On ne saurait pourtant dire que la Régulation ne s’est pas 
penchée sur les institutions, à propos desquelles elle a multiplié depuis plus 
d’une décennie études de cas, travaux micro et méso dans les domaines les plus 
divers (changement technique, éléments variés du rapport salarial, finance, État, 
politique économique, protection sociale, monnaie…). Pour autant, il faut bien 
constater que ces analyses locales ne se sont toujours pas exhaussées et systé-
matisées en une théorie générale des institutions et du changement institution-
nel. Une telle théorie générale est-elle d’ailleurs possible – et même souhaitable – 
quand on pense à l’extrême diversité des constructions sociales qu’on peut faire 
entrer sous le terme « institutions » ? On se gardera bien de répondre définiti-
vement à cette question, mais même à supposer que la réponse fût négative, on 
pourrait continuer néanmoins de regretter que la Régulation n’ait pas fait da-
vantage, d’un point de vue théorique, pour penser à un certain degré de généralité ce 
qui se passe « entre le micro et le macro »4. De ce point de vue, le commentaire 
de Postel et Sobel [2001] se montre autrement pertinent qu’à propos de « la 

                                                        
3. Ou plus exactement l’un de ses chercheurs, et qui n’engage que lui. 
4. Ce qui ne signifie pas pour autant que la Régulation n’ait rien fait en cette matière… Voir par exemple 

Boyer [1995] ; [1997] ; Théret [2003]. 



Conatus et institutions 114 
 

reproduction » quand il suggère que cette carence de la Régulation vient d’avoir 
tardé à redescendre au niveau des agents et de ne pas s’être dotée d’une théorie de 
l’action. Le fait est que c’est là un registre analytique qui n’a été que peu parcouru 
par la Régulation. Par défaut, poursuivent-ils, celle-ci aurait adopté telle quelle la 
sociologie de Bourdieu, et – fatale rechute – c’est précisément cet emprunt clé 
en mains qui la rendrait incapable d’accéder à une théorie dynamique des insti-
tutions, car, c’est bien connu, la sociologie de Bourdieu est une sociologie « de 
la reproduction5 »… 

Il y a donc là un ensemble d’énoncés en apparence bien emboîtés qui consti-
tuent une critique de la Régulation maintenant stabilisée sur la question des 
institutions, mais dans lequel pourtant il va falloir opérer un tri un peu délicat : 

1. la Régulation n’a pas encore une bonne théorie des institutions ; 
2. Ce manque lui vient d’être restée trop longtemps macroéconomique et de 

ne pas s’être suffisamment préoccupée de ce qui se passe au niveau des agents, 
en d’autres termes de ne pas s’être dotée d’une théorie propre de l’action ; 

3. Par défaut et comme de temps en temps elle avait un petit quelque chose 
de microéconomique à dire, elle a puisé dans la sociologie de Bourdieu, ainsi 
devenue à l’usage sa théorie de l’action de provision ; 

4. Qui se ressemble s’assemble : avec la sociologie de Bourdieu, la Régula-
tion a trouvé de quoi persévérer dans sa préférence holiste et « reproduction-
niste » ; 

5. Voilà pourquoi, si elle persiste, l’intelligence du changement institutionnel 
est vouée à lui faire défaut pour un moment encore …  

Tous comptes faits, on pourrait n’avoir pas grand-chose à redire aux trois 
premiers énoncés. Les deux suivants, évidemment, c’est autre chose. À com-
mencer par cette « évidence » qui voue la théorie de Bourdieu aux fatalités du 
déterminisme et de la reproduction… et à sa suite, par transitivité, la pièce rap-
portée régulationniste. Le plus difficile, si l’on veut reprendre cette discussion 
de la « reproduction » chez Bourdieu, est probablement de résister à la tentation 
de « tordre le bâton dans l’autre sens » pour défaire un lieu commun aussi peu 
précautionneux que fréquemment repris. Car, s’il est probablement peu produc-
tif de commenter les commentaires de Bourdieu arrêtés dans un reproche pos-
tulé de « reproduction », le problème de fond, en revanche, reste ouvert, et il y a 
encore matière à discuter des rapports de Bourdieu et de la dynamique. C’est 
pourquoi on peut, à propos de cette œuvre, simultanément rompre avec la logi-
que du procès en reproduction joué d’avance, ne serait-ce qu’en exhibant quel-
ques-uns des mécanismes dynamiques qui y sont inclus, et cependant accorder 
que, pour être bel et bien présent, le thème du « changement » n’est pas celui où 
la sociologie de Bourdieu est à son meilleur. 

Mais quelle est alors la nature de cet espace qui s’ouvre dans la théorie de 
Bourdieu ? Y a-t-il possibilité de le combler, et, si oui, cette opération pourrait-

                                                        
5. Voir également Favereau [2001]. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 115 

elle être profitable à la Régulation qui, dans ces conditions, aurait tout avantage 
à l’entreprendre pour son propre compte ? Comme on pressent que la réponse 
va être positive, il est peut-être temps de dire tout de suite comment l’on voit 
cette opportunité et ce que l’on voudrait en faire. D’abord, souligner de nou-
veau l’affinité théorique profonde, et certainement durable, entre la sociologie 
de Bourdieu et l’économie de la Régulation, au risque d’ailleurs des mêmes 
contresens voués à les frapper solidairement : déterminisme, reproduction, 
fonctionnalisme… Il est pourtant vrai que si la Régulation, qui a constitutive-
ment des préoccupations plus hautes en matière de dynamique, se contentait 
d’importer telle quelle la sociologie de Bourdieu, dont le souci cardinal était 
ailleurs, pour se doter d’une théorie de l’action à laquelle adosser une théorie 
des institutions, alors il se pourrait que le compte n’y soit pas – dit autrement : 
qu’elle ne se trouve pas de la sorte suffisamment équipée pour faire face à tou-
tes les situations de changement institutionnel susceptibles de se présenter à 
elle. Il s’agit alors de savoir s’il est possible d’imaginer conserver la théorie de 
l’action – puisque c’est bien à ce niveau que se joue l’aptitude au « changement 
institutionnel » – de Bourdieu en lui ajoutant, mais évidemment sous contrainte de 
cohérence d’ensemble, les extensions dynamiques qui lui manquent. S’il y a encore 
quelque chose à lire à partir d’ici, c’est parce qu’on pense que la réponse à cette 
question est positive et on peut en donner immédiatement la teneur : c’est du 
côté de Spinoza, auteur avec lequel d’ailleurs Bourdieu entretient des liens ser-
rés mais complexes et discrets (Séverac [2002]), qu’il est possible d’aller cher-
cher de quoi remettre de la quantité de mouvement dans la théorie de l’habitus. 
Et du même coup dans la théorie régulationniste des institutions… 

Il est sans doute utile d’ajouter encore un mot avant d’entrer véritablement 
en matière, pour écarter, si c’est possible, le spectre du théoricisme sans objet. 
La vue des institutions et du changement institutionnel développée ci-dessous 
est moins le produit d’une intuition théorique pure a priori que d’un effort de 
systématisation ex post. C’est en effet d’un travail à fort contenu empirique, et 
même archivistique, sur un « fait d’armes » récent du capitalisme financiarisé6, 
au premier abord dépourvu d’enjeu théorique majeur, que s’est pourtant pro-
gressivement imposé le recours aux catégories spinozistes – il est vrai qu’au 
spectacle des grands assauts de la finance, l’idée du conatus comme élan en vue 
d’un surcroît de puissance prend tout à coup un sens extrêmement frappant... Il 
aurait fallu pouvoir mêler au travail de l’abstraction qui vient maintenant les 
illustrations tirées de cette étude de cas pour faire mieux ressortir les possibilités 
heuristiques et empiriques de catégories qui ne sont jamais si parlantes que 
lorsqu’il leur est donné de fonctionner in situ et in concreto. On voudrait que la 
présence, même à distance, de cet arrière-plan monographique, ait de quoi en-
lever un peu de sa sécheresse à une présentation plus conceptuelle, ou au moins 
de sauver du travers de ceux que Bourdieu, non sans un zeste de méchanceté, 
qualifiait de « matérialistes sans matériel »... 

                                                        
6. Il s’agit de l’épisode du conflit d’OPE entre la Société générale, la BNP et Paribas (voir Lordon [2002]). 



Conatus et institutions 116 
 

BOURDIEU : UNE SOCIOLOGIE DE LA REPRODUCTION ? 

De tous les commentaires suscités par la sociologie de Bourdieu, la critique 
pour « reproduction » est peut-être le plus récurrent… et aussi le moins perti-
nent – on serait même parfois tenté de dire : le plus injuste. Il y aurait en tout 
cas matière à un travail de sociologie des sciences pour rendre compte de cette 
obstination à ne pas voir, ou à ne pas vouloir voir ce qui est tout de même là, 
en dépit des dénégations opposées par des lecteurs qui semblent avoir décidé 
que le titre d’un ouvrage valait résumé de l’œuvre entière – on ne sait d’ailleurs 
plus trop comment démêler les bonnes et les mauvaises raisons d’une fin de 
non-recevoir de cette ampleur. Comme dans bien des cas, la meilleure des ré-
ponses à un déni de ce genre réside probablement dans la simple ostension, et 
dans la proposition faite aux dénégateurs de seulement bien vouloir considérer 
quelques-uns des mécanismes dynamiques que la sociologie de Bourdieu of-
fre… à qui veut bien les voir. 

Le plus ancien d’entre eux a probablement partie liée avec la théorie de 
l’habitus dès ses commencements. Il suggère de voir lesdites « lois de reproduc-
tion » comme des lois statistiques, lois d’agrégation qui, comme telles, 
n’excluent nullement la divergence de quelques destins individuels. Sans qu’on 
en trouve la formulation explicite, une lecture tant soit peu bienveillante de la 
sociologie de Bourdieu ferait apparaître sans difficulté quelque chose comme 
un clinamen, c’est-à-dire un principe de déviation susceptible d’écarter un indi-
vidu de la trajectoire modale associée à son groupe social. Ces déviations ne 
sont pas ajoutées de manière factice à la théorie, comme une précaution qui 
serait introduite artificiellement à la dernière minute. La possibilité de ces dévia-
tions est inscrite dans la théorie même, pourvu toutefois qu’on accepte de 
prendre l’habitus pour ce qu’il est vraiment, à savoir un générateur sous-
déterminant de comportements. Pour recourir à une métaphore classique, on 
pourrait considérer l’ensemble des dispositions constitutives de l’habitus com-
me une sorte de grammaire comportementale, contraignant fortement la forma-
tion des « énoncés » mais ne préjugeant pas complètement du texte qui va 
s’écrire avec. Et si, dans un autre registre encore, on voulait se figurer l’habitus 
au moyen d’une image mathématique, on pourrait associer les comportements 
et les trajectoires d’un groupe social à une distribution de probabilité. Bien sûr, 
les « déviants » sont localisés dans les queues de distribution : c’est là que se 
trouvent les individus potentiellement porteurs d’innovation et de changement. 

Un deuxième principe dynamique va faire plus tardivement son apparition 
dans la théorie des champs : il s’agit de l’arrivée de nouveaux entrants. On 
pourrait faire remonter à Homo Academicus [1984], la première manifestation 
significative de ce type d’effet, mais c’est certainement avec les travaux sur le 
champ artistique (Bourdieu [1992]) qu’il va prendre toute son importance théo-
rique. On a tout de même du mal à croire que des commentateurs de Bourdieu 
ayant lu Les règles de l’art persistent à ne voir dans son œuvre que reproduction, 
alors même que le champ de l’art contemporain est précisément analysé comme 
un univers social qui a élu le changement permanent comme mode de fonc-



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 117 

tionnement stable… Or si ce champ est continuellement agité par des luttes de 
domination symbolique, si les positions hégémoniques sont vouées à y être 
défaites à brève échéance, si aucune domination ne parvient à s’y stabiliser du-
rablement, c’est sous l’effet du conflit permanent entre les « tenants » et les 
« prétendants », lui-même sans cesse alimenté par l’arrivée de nouveaux entrants 
constitutivement inclinés – par le nomos même du champ ! – à contester les 
positions établies et à redéfinir les critères de la légitimité artistique pour oc-
cuper ces positions à leur tour. Il ne devrait pourtant pas être trop difficile de 
faire admettre qu’il doit exister des univers sociaux plus « fixistes » que ce 
champ où l’intensité agonistique, particulièrement haute, la généralisation des 
stratégies de démarcation ou de subversion, et la recherche acharnée des trans-
gressions à accomplir, aussi bien pour elles-mêmes que pour obtenir le déclas-
sement de ceux qui ne s’y étaient pas encore livrés, soutiennent un processus 
permanent de promotion et de relégation, et in fine de redistribution des hiérar-
chies. 

On aurait tort de penser s’en tirer en faisant du champ artistique une singu-
larité, opportunément dotée d’un statut d’exception. Si l’analyse des « règles de 
l’art » a tant d’importance dans le dispositif de la théorie des champs, en dépit 
de la particularité de son objet, c’est sans doute parce qu’elle donne à voir, sous 
une forme hyperbolique, des mécanismes d’une grande généralité qu’on pour-
rait retrouver à l’œuvre en maintes autres régions de l’espace social. Le champ 
politique, le champ du capital, celui de la science, par exemple, sont autant de 
théâtres d’une même agonistique générale, et même si l’on pourrait objecter que 
les rapports de distribution hiérarchique y sont sans doute lestés de plus de 
stabilité, ils n’en sont pas moins le lieu d’affrontements très rudes et connais-
sent également des changements – parfois de grande ampleur. 

Beaucoup considèrent – à commencer par Bourdieu lui-même – qu’assez 
souvent la dynamique apparente dans le champ travaille en fait à la reconduction 
de ses structures profondes, comme si le changement n’était que de surface et 
compatible avec une stabilité plus fondamentale. Si Bourdieu a longtemps vu 
dans ce qu’on pourrait appeler le « principe de Lampedusa » – « tout changer 
pour que rien ne change » – l’une des ruses les plus typiques de la reproduction 
de la domination, il n’en a pas fait pour autant la fatalité de tous les champs ni 
une impossibilité de penser des changements substantiels en leur sein. Consta-
ter que le rapport fondamental dominant/dominé est systématiquement re-
conduit ne saurait d’ailleurs être un motif de conclure à la « reproduction », 
sinon trivialement et sans grande pertinence puisque, de ce fait, ce rapport 
prend pour Bourdieu quasiment valeur d’invariant anthropologique, en tout cas 
apparaît comme la structure la plus fondamentale de sa théorie à laquelle on ne 
saurait reprocher – comme à toute théorie ! – de se construire autour d’un point 
fixe. 

À la vérité, il faut sans doute considérer que les usages faits par Bourdieu de 
sa sociologie ont évolué dans le temps, vraisemblablement sous l’effet des varia-
tions de moyen-long terme de la conjoncture sociale. On en conclura moins à 
l’inconsistance qu’à la plasticité d’une théorie dont l’élaboration apparaît à un 



Conatus et institutions 118 
 

regard rétrospectif comme un procès de rectification permanente et de réécritu-
re continuée7. La reproduction signe son époque – celle d’un fordisme finissant –, 
là où Raisons pratiques et Les règles de l’art sont à leur manière le reflet d’une pé-
riode de transition et de plus grande volatilité. L’engagement tardif de Bourdieu 
en politique n’est pas non plus étranger à cette modification de ses intérêts 
théoriques (Boyer [2003]), et si l’on ne saurait déduire simplement l’une de 
l’autre trajectoire politique et trajectoire théorique, il y a à l’évidence une corré-
lation entre le projet pratique de transformation sociale et la pensée sociologi-
que du changement. 

Il faut certainement mettre au compte de ce déplacement général des inten-
tions de l’auteur l’inflexion du travail de reprise de la théorie vers plus de dyna-
misme pour comprendre le changement progressif de tonalité de son discours 
sociologique. Au fil de ses rectifications successives et du choix de nouveaux 
objets, le cadre théorique maintient certes la permanence du rapport fondamen-
tal de domination mais pour raconter de tout autres histoires que celles du fata-
lisme de la reproduction à l’identique. Les cas du champ universitaire ou du 
champ artistique montrent bien le renouvellement à la tête des hiérarchies et la 
modification des propriétés sociales des nouveaux dominants. Bien sûr, il est 
vrai que tous les agents, les tenants comme les prétendants, contribuent, par-
delà leurs différences et leur concurrence, à la reconduction du champ en son 
nomos, c’est-à-dire dans la définition de ses enjeux constitutifs. Pour autant, 
Bourdieu ne s’en tient pas seulement à la dynamique des champs « en régime », 
mais se préoccupe également de la génétique des champs. Le chapitre « Esprits 
d’État » de Raisons pratiques n’a-t-il pas pour sous-titre « Genèse8 et structure du 
champ bureaucratique », comme Les règles de l’art revendiquent explicitement 
une genèse du champ littéraire ?.… 

Pour si incomplète que soit la précédente présentation de mécanismes dy-
namiques inclus dans la sociologie de Bourdieu9, elle peut déjà suffire à permet-
tre un jugement un peu nuancé sur sa théorie de l’action sous le rapport de la 
question du changement. Il devrait alors être possible de reconnaître : 1) qu’il 
n’est pas fondé de présenter cette sociologie comme une sociologie de la repro-
duction pure, par principe inapte au changement, et que la théorie porte en elle 
d’authentiques mécanismes dynamiques ; mais également : 2) que la dynamique, 
il est vrai, n’est sans doute pas le registre où la théorie de Bourdieu trouve son 
principal avantage comparatif, du moins si l’on considère qu’une théorie 
« forte » du changement doit proposer des mécanismes de dynamique endogène. 
Or s’agissant par exemple de l’un des effets probablement les plus puissants de 
la théorie, à savoir l’effet de concurrence des « nouveaux entrants », force est de 

                                                        
7. En atteste par exemple la longue durée qui sépare la toute première version de L’esquisse d’une théorie de la 

pratique [1972], sa reprise dans Le sens pratique [1980], la remise à jour de Raisons pratiques [1994], jusqu’au projet 
d’une réécriture d’ensemble de la théorie des champs que Bourdieu n’aura pas eu le temps de mener à bien. 

8. C’est moi qui souligne. 
9. Voir Boyer [2003] pour une revue beaucoup plus exhaustive et une thèse plus radicale encore sur les 

rapports de Bourdieu et du changement. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 119 

constater que le moteur de la dynamique y demeure largement exogène, et pour 
cause : il s’agit de la démographie. 

Si donc la sociologie de Bourdieu n’est pas cette théorie congénitalement 
vouée à la reproduction et irrémédiablement incapable de saisir le changement, 
il est vrai cependant qu’elle n’a pas été d’abord construite en vue de la dynami-
que, que telle n’était pas son intention intellectuelle première, que ses concepts 
fondamentaux n’ont pas été d’abord posés à cette fin et que, au total, ses objec-
tifs cardinaux, probablement, étaient ailleurs. Tout se passe d’ailleurs comme si, 
au fil des rectifications, Bourdieu découvrait lui-même le degré de généralité de 
son propre cadre théorique et la possibilité de le faire travailler selon des pers-
pectives différentes, qui n’étaient pas celles des origines. La sous-détermination 
du cadre théorique initial et la flexibilité de ses concepts principaux (notamment 
celui d’habitus) ont rendu possible de faire pivoter l’ensemble du dispositif dans 
une direction qui n’était pas celle du début. Au fil de sa longue élaboration, la 
sociologie de Bourdieu s’est donc révélée bien plus mobile que ne le croient les 
commentateurs qui en sont restés à sa première époque. Pour autant, il est vrai, 
ses aptitudes dynamiques sont davantage l’effet de sa plasticité et de sa capacité 
d’adaptation que d’une vocation originelle au changement affirmée comme 
l’essence même de son projet théorique. Du coup, il est vrai également que si la 
théorie de la régulation qui a, elle constitutivement, des ambitions plus grandes en 
matière de changement (institutionnel) en restait à la sociologie de Bourdieu 
« en l’état », comptant sur elle seule pour lui fournir intégralement la théorie de 
l’action adéquate à sa propre visée d’une théorie des institutions – et de leurs 
transformations –, il se pourrait qu’elle ne dispose pas de l’outil suffisamment 
puissant qu’appelle un programme de recherche dédié à la dynamique histori-
que du capitalisme – c’est-à-dire à ses métamorphoses. 

Ce qui manque à la sociologie de Bourdieu dans ce registre, je suggère alors 
d’aller le chercher chez Spinoza, mais en ajoutant d’emblée qu’il s’agit là de bien 
davantage qu’un emprunt local et circonstanciel. On pourra trouver singulier 
d’aller chercher chez un philosophe de quoi compléter ou enrichir une vision du 
monde social. Si pourtant cette opération a quelque sens c’est parce que l’on croit 
pouvoir défendre l’idée qu’il y a une science sociale à l’état latent chez Spinoza, 
ou encore que cette philosophie appelle son propre déploiement sous la forme 
d’une science sociale. Réciproquement, il y a aussi quelques raisons de croire 
que les sciences sociales auraient beaucoup à gagner à s’inspirer de la philoso-
phie spinoziste10... Il se pourrait donc, au total, que fasse sens quelque chose 
comme un programme de recherche spinoziste en sciences sociales. C’est ce programme, 
et la possibilité qu’il pourrait offrir de penser le changement institutionnel sans 
rien abandonner de l’inspiration structuraliste, que s’était choisie la Régulation à 
ses débuts, qu’il s’agit de présenter maintenant. 

                                                        
10. Voir Lordon [2003]. 



Conatus et institutions 120 
 

LE CONATUS, POINT DE DEPART  
D’UNE SCIENCE SOCIALE SPINOZISTE 

Conatus, activité, puissance 

Comme on entre dans la lecture philosophante de Spinoza par les concepts 
de causa sui et de Substance, la lecture, disons « sociologisante », de Spinoza 
commence avec le concept de conatus. « Chaque chose, autant qu’il est en elle, 
s’efforce de persévérer dans son être11 » (E, III, 6.) Cet effort de persévérance 
dans l’être est précisément ce que Spinoza nomme conatus. Le conatus est ainsi 
le concept clé d’une ontologie de l’activité et de la puissance. La Substance, 
c’est-à-dire la nature naturante, Dieu immanent de Spinoza, générateur de tou-
tes choses, est infiniment productive et s’exprime (Deleuze [1968]) dans les 
étants (les « modes finis ») qui manifestent tous cette tendance affirmative de 
leur existence. Le conatus spinoziste est donc beaucoup plus qu’un simple ins-
tinct de conservation, comme chez Hobbes où le « mouvement animal » n’a pas 
d’autre finalité que de préserver le mouvement vital (la circulation du sang)12 
(Matheron [1988] ; Lazzeri [1998]). Ici le conatus est l’expression du degré de 
puissance qui est en chaque chose, une pulsion existentielle fondamentale. Il est 
tendance à l’actualisation maximale de son être, manifestation de la puissance 
d’agir au service de laquelle toutes les capacités de la chose sont constamment 
mobilisées – ainsi pour l’homme, « l’Esprit, autant qu’il le peut, s’efforce 
d’imaginer ce qui accroît ou ce qui seconde la puissance d’agir du Corps » (E, III, 
12). Emprunté à la physique de la Renaissance où il désigne l’impulsion initiale 
qui fait passer de la station au mouvement (Guest [1990]), et dérivé du verbe 
conari (se disposer, s’apprêter à faire) 13 , « le concept de conatus exprime 
l’imminence d’une action saisie au moment de son déclenchement14 ». Ainsi, la 
métaphore physique fonctionne pour indiquer que le conatus est un élan, qu’il 
est la poussée des forces de l’existence, et ce au titre le plus fondamental de l’être, 
par quoi d’ailleurs il prend un caractère d’essence : « L’effort par lequel chaque 
chose s’efforce de persévérer dans son être n’est rien en dehors de l’essence 
actuelle de cette chose » (E, III, 7.) 

C’est bien parce qu’il est le point de départ d’une théorie des passions, déve-
loppée dans la partie III de l’Éthique, et par suite d’une théorie des rapports 
entre les hommes (Éthique, partie IV ; Traités politiques), que le conatus délimi-
te en creux l’espace d’une science sociale possible au cœur de la philosophie de 
Spinoza. Pourtant, on ne passe pas sans solution de continuité du plan concep-
tuel de la philosophie à celui des sciences sociales. La dénivellation de l’un à 
l’autre, la difficulté spécifique posée par l’articulation de deux registres en partie 
hétérogènes, appellent donc un travail particulier d’adaptation/traduction des 

                                                        
11. Éthique, partie III, proposition 6. On fait ici référence à la traduction de l’Ethique de Robert Misrahi 

[1990]. 
12. «  Ce que Hobbes appelle le conatus n’est rien d’autre que l’esquisse de […] ces mouvements ani-

maux » (Matheron [1988], p. 87). 
13. Voir Macherey [1998], p. 80. 
14. Ibid. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 121 

concepts philosophiques, éventuellement par fabrication/adjonction de 
concepts auxiliaires, afin de les rendre utilisables dans le plan d’analyse des 
sciences sociales. Ce travail réclame typiquement d’être fait à propos du concept 
de conatus, cette pulsion de vivre générique au point d’être ex ante sans objet 
particulier. Tout le problème, en effet, est bien de savoir comment ce conatus 
essentiel et essentiellement intransitif en vient à se transformer en un désir tran-
sitif. Or la définition proprement philosophique du conatus ne donne guère 
d’indication à ce sujet : certes le conatus est « effort de persévérer dans son 
être » mais quel est exactement cet être dans lequel il s’agit de se maintenir ? 
L’être est un concept ontologique, et comme tel, il est privé de sens, ou plutôt il 
est sous-déterminé du point de vue des sciences sociales, et par suite inutilisable 
tel quel par elles. Le monde social ne sait pas ce qu’est « l’être » ; il ne connaît 
que « l’être social », « l’être en tant que… », « l’être dans une certaine raison 
sociale ». Aussi le conatus n’est-il saisissable et observable dans le monde social 
que comme conatus actualisé, c’est-à-dire comme conatus transitivé. Voilà donc 
pourquoi le conatus défini en (E, III, 6) appelle nécessairement son prolonge-
ment sous la forme d’une théorie du désir concret, véritable esquisse d’une 
science sociale au cœur de l’Éthique, faisant par là apparaître ce qu’on pourrait 
appeler les deux plans du désir : i) plan d’essentialité du désir fondamental, ou 
même pourrait-on dire du méta-désir, désir générique du maintien dans l’être – 
on pourra parler de conatus essentiel ; ii) plan à la fois d’intentionnalité et 
d’actualité du désir concret, visant des objets spécifiés – on pourra parler de 
conatus actualisé ou de conatus actuel. Là où le conatus essentiel, comme effort 
générique et pure tendance, apparaît dans son intransitivité constitutive, c’est-à-
dire dans l’affirmation autosuffisante de l’être, le conatus actuel est un conatus 
transitif, ou transitivé, dirigé et orienté, muni de ses points d’application définis 
in concreto dans le monde social et déterminés par des forces sociales. C’est donc 
dans l’opération d’actualisation du conatus (essentiel) que se réalise le passage de 
l’ontologique au social. 

Conatus, habitus, illusio 

Cette médiation qui articule l’ontologique et le social-concret est une étape 
suffisamment cruciale pour que Spinoza ne s’en soit pas désintéressé et, de fait, 
il y a bien dans l’Éthique une – et même deux ! – théorie(s) de l’actualisation du 
conatus, c’est-à-dire de la formation du désir transitivé ou, pour reprendre les 
termes de Pierre Macherey, qui emprunte ici très significativement au lexique de 
la psychanalyse, de la formation « de la relation d’objet15 ». Pour le coup, c’est 
bien là un domaine sur lequel les sciences sociales ont quelque chose à dire et, 
inversement, c’est d’avoir déjà parcouru ce domaine qui dispose particulière-
ment la philosophie de Spinoza à dialoguer à distance avec elles. S’il est évi-
demment impossible d’envisager ici une recension exhaustive des éléments de 
ce dialogue, on peut au moins faire remarquer – très sélectivement – combien la 
problématique de l’actualisation du conatus s’avère compatible avec l’appareil 

                                                        
15. Macherey [1998], p. 127. 



Conatus et institutions 122 
 

conceptuel de la sociologie de Bourdieu. On pourrait, par exemple, certaine-
ment considérer que l’illusio (Bourdieu [1992] ; [1994]) n’est en fait pas autre 
chose que l’une des figures du conatus actualisé. L’illusio, comme disposition à 
se « prendre au jeu », comme intérêt à jouer les jeux institués par les champs, est 
typiquement l’une des médiations par laquelle l’effort générique du conatus 
essentiel vient à l’expression dans le monde social-historique et se fait conatus 
actuel, désir d’être ceci ou cela, conatus transitivé et constitué en ambition 
concrète. Le mécanisme social de l’illusio est donc bien l’une des réponses pos-
sibles à la question de savoir comment le conatus comme pure tendance, mou-
vement auto-justifié de l’existence, définissable en dehors de toute direction 
particulière, finit par trouver sa pleine détermination dans le monde social, 
c’est-à-dire à élire les directions dans lesquelles il va concrètement s’efforcer, et 
les objets vers lesquels il va se mouvoir. Car l’illusio a précisément pour effet de 
déterminer les agents à accorder de la valeur à une activité constituée en systè-
me d’enjeux susceptibles d’un investissement. L’illusio est ce qui inscrit dans la 
psyché des individus un ordre de valeurs socialement constitué et détermine les 
points d’application vers lesquels ils vont diriger leur énergie, vers lesquels l’élan 
du conatus va concrètement les orienter. Dit plus synthétiquement, l’illusio, c’est 
l’expression vocationnelle du conatus. 

Or l’illusio, détermination sociale du conatus actuel, est elle-même sociale-
ment déterminée. C’est l’habitus qui, délimitant pour chaque agent le sous-
ensemble des possibles, délivre les autorisations d’investir, et donc détermine 
une disposition à contracter telle ou telle illusio. Si donc l’illusio est la (l’une des) 
figure(s) du conatus actualisé, l’habitus peut être considéré, lui, comme 
l’opérateur de cette actualisation. Au total, le concept d’« être social », sociale-
ment et historiquement déterminé, celui-là même dans lequel les agents 
s’efforcent concrètement de persévérer, s’articule avec les concepts de conatus 
actualisé, d’illusio et d’habitus, les uns et les autres définissant, sur les multiples 
scènes locales des champs, des régimes social-historiques de l’activité, c’est-à-
dire des façons socialement constituées et historiquement situées de s’activer 
pour exister. 

Le conatus, structuré et structurant 

La compatibilité assez spontanée des concepts de la sociologie de Bourdieu 
et de la philosophie de Spinoza est un signe plutôt encourageant qui suggère 
d’aller voir jusqu’où l’on peut pousser leur travail conjoint. Sans trop de diffi-
culté, on pourrait proposer qu’il en va du conatus chez Spinoza comme de 
l’habitus chez Bourdieu : il est à la fois structuré et structurant. 

Le conatus est le produit des structures par le travail des champs au sein 
desquels s’effectue l’opération d’actualisation réalisée par l’habitus. 
L’actualisation du conatus essentiel en conatus d’écrivain, par exemple, suppose 
l’existence préalable du champ de la littérature et s’effectue au contact des struc-
tures de ce champ par l’acquisition de l’illusio littéraire. Le conatus actualisé du 
chercheur renvoie au plongement de l’individu méta-désirant et indéterminé 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 123 

dans les structures du champ scientifique où il contracte le désir de persévérer 
dans l’être en tant que chercheur, etc. Ainsi, le conatus essentiel est une matrice 
désirante fondamentale d’où vont surgir par actualisation tous les désirs spéci-
fiés – désir d’être ceci ou cela de particulier – et toutes les rationalités spécifi-
ques à ces désirs spécifiés – et aux champs qui les ont structurés. En deçà de 
cette étape de l’actualisation, dont les directions sont a priori diversifiables à 
l’infini, le conatus (essentiel) se révèle donc comme le germe potentiel de toutes 
les logiques d’action, lesquelles viennent à l’existence dans le moment inaugural 
où le conatus actuel trouve génériquement une nouvelle mise en forme, c’est-à-
dire dans le moment où s’invente une nouvelle espèce de l’être social proposée 
à l’effort de persévérance. Car naissant par le fait même de cette nouvelle solu-
tion d’actualisation, ces « logiques d’action » sont intimement solidaires de 
l’espace social dans lequel apparaît, puis mûrit, la nouvelle spécification de l’être 
social. Elles en reçoivent l’empreinte et, en retour, en deviennent la caractéristi-
que – Bourdieu dirait le nomos. 

Structuré – notamment dans les champs – le conatus est également structu-
rant, c’est-à-dire producteur de structures, car les structures sont le produit de 
composition d’une multitude d’actions passées… qui étaient elles-mêmes les 
expressions d’une multitude d’efforts de persévérer dans telle ou telle forme de 
l’être social, multiples efforts passés qui sont pour ainsi dire cristallisés dans les 
structures, d’où ils contribuent à déterminer les conatus présents. Spinoza n’a 
pas manqué d’insister sur la part prise par les influences interpersonnelles dans 
la détermination du désir. On serait d’ailleurs fondé à dire que ce que l’Éthique 
développe dans ce registre (E, III, propositions 21 à 34) est de l’ordre d’une 
psychologie sociale ou d’une socio-psychologie avant l’heure, dont l’intuition 
centrale est donnée par (E, III, 27) : « Du seul fait que nous imaginons qu’un 
objet semblable à nous et pour lequel nous n’éprouvons aucun affect est quant 
à lui affecté d’un certain affect, nous sommes par là même affecté d’un affect 
semblable. » Ainsi la contagion interpersonnelle des affects, et tous les compor-
tements d’imitation ou d’asservissement au regard des autres que Spinoza en 
déduit (E, III, 27, 31), soulignent-ils le caractère socialisé, et par suite profondé-
ment hétéronome, de la formation du désir16. Les rencontres instantanées 
« entre vifs » ne sont d’ailleurs pas la seule figure possible de l’influence inter-
personnelle, et il arrive aussi que les hommes rencontrent des constructions 
collectives ou bien des structures. Ces rencontres-là qui ne sont en fait pas autre 
chose que des rencontres entre hommes, mais médiatisées, donnent alors aux 
rapports d’influence interpersonnelle leur profondeur temporelle et font mieux 
voir que l’actualisation des conatus présents sollicite sans cesse des ressources 
empruntées au travail des conatus passés. C’est pourquoi la « psychologie socia-
le » que développe la partie III de l’Éthique appelle presque nécessairement une 
sociologie structuraliste capable de voir bien au-delà des seuls individus mis en 
rapport dans les rencontres instantanées. Les influences structurales qui chemi-
nent par les interactions d’émulation, en particulier ces archétypes sociaux qui 

                                                        
16. Voir Lordon [2003] pour une présentation plus développée. 



Conatus et institutions 124 
 

sont des modèles offerts de l’être social, de « l’être en tant que… », ont été for-
mées dans une profondeur temporelle que l’instantanéité des interactions igno-
re le plus souvent, et lors de chacune de ces interactions, ce sont les conatus 
présents qui, sans le savoir, entrent en fait en communication avec les conatus 
passés. 

Il y aurait évidemment quelque imprudence à soutenir que la sociologie de 
Bourdieu constitue le seul point de contact possible entre la philosophie de 
Spinoza et les sciences sociales. Il faut pourtant constater que ce dialogue-là 
s’engage plutôt bien – ça n’est sans doute pas un hasard – et pourrait être pro-
metteur. S’il y a des raisons de croire en cette promesse, c’est peut-être parce 
que la mise en rapport de ces deux œuvres va bien plus loin que la seule possi-
bilité de retraduire sans perte de cohérence les intuitions de l’une dans le langa-
ge de l’autre, et que leur interaction laisse présager des bénéfices croisés autre-
ment substantiels. La sociologie de Bourdieu ne permet-elle pas de donner une 
expression particulièrement élaborée à l’opération d’actualisation des conatus ? 
Réciproquement, il y a dans la philosophie de Spinoza de quoi modifier quelque 
peu la base conceptuelle de cette sociologie, et ce à la fois en cohérence avec 
son économie intellectuelle générale et en la dotant « d’extensions » non seule-
ment souhaitables mais certainement plus difficiles à constituer en l’état. Cette 
sociologie pourrait bien en effet trouver avec le conatus le principe d’action qui 
semble lui manquer si l’on en juge par les progrès qu’il est encore possible de 
faire faire à ses propriétés dynamiques. Aussi y a-t-il dans ce rapport de com-
plémentation réciproque bien davantage qu’une interaction ponctuelle, et pro-
bablement de quoi penser plus généralement à une perspective spinoziste en 
sciences sociales. Faut-il donner un nom à un programme de recherche de cette 
nature ? Si oui, on serait assez tenté d’envisager quelque chose comme 
« structuralisme énergétique ». 

UN STRUCTURALISME ENERGETIQUE 

Il faudrait plus de place pour soutenir convenablement l’idée, anachronique 
en apparence seulement, d’un Spinoza sinon structuraliste lui-même, du moins 
anticipateur et inspirateur du ou des « structuralismes ». L’inclination de cette 
philosophie n’est-elle pas indirectement lisible dans l’aptitude de ses concepts à 
se laisser ressaisir dans les catégories de la sociologie de Bourdieu, par exemple, 
et à s’intégrer dans un appareil théorique qu’on peut qualifier de structuraliste 
sans trop d’abus ? C’est bien sûr dans la qualification « énergétique » du structu-
ralisme qu’on envisage maintenant que réside à la fois l’écart avec la sociologie 
de Bourdieu et la perspective d’en intensifier certaines propriétés – notamment 
dynamiques. S’autoriser de Spinoza pour envisager de construire quelque chose 
comme un structuralisme énergétique n’est en tout cas pas forcer la lettre d’une 
philosophie qui possède déjà à l’état natif ces deux caractères. Structuraliste, elle 
l’est par elle-même bien au-delà de sa compatibilité avec la sociologie des 
champs. En fait, il faudrait prendre le temps de rappeler tout ce que la philoso-



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 125 

phie de Spinoza doit à une réaction anti-cartésienne, au refus des métaphysi-
ques de la subjectivité, des doctrines de la volonté et de la liberté, mais aussi 
dire quelle idée positive de l’homme elle considère alternativement, quelle 
conception de l’individuation comme ensemble de rapports elle envisage en lieu 
et place des illusions substantialistes de l’individualisme, enfin – surtout – 
comment à l’homme maître de lui-même, souverain par sa conscience, sujet de 
ses actes et de ses pensées, elle substitue l’homme « mode fini », intégralement 
pris dans les déterminations de la nature naturante, soumis aux lois de son es-
sence et à l’action des causes extérieures, homme lieu, et non pas maître, de ses 
affects et de ses gestes – un anti-humanisme théorique avant la lettre17. Mais la 
vision de l’homme livrée par Spinoza est très ambivalente, car si l’homme est 
ensemble de rapports – rapports de mouvement et de repos sous lesquels se 
composent les parties extensives qui le constituent18 –, il est aussi, d’autre part, 
essentiellement conatus. Or le conatus, précisément en tant qu’il est le fondement 
d’une ontologie de l’activité et de la puissance, est par là même un concept 
immédiatement énergétique. Aussi bien ses origines « physiciennes19 » que tou-
tes ses significations associées – élan, tendance, effort, poussée, momentum… – 
témoignent de ce que le conatus est essentiellement dynamisme et manifesta-
tion de puissance – il est l’expression de cette hypothèse philosophique décisive 
que l’existence est fondamentalement activité. C’est donc bien dans le conatus qu’on 
pourrait trouver la quantité de mouvement qui pourrait être ajoutée à la théorie 
de l’action de Bourdieu – et par là de quoi ouvrir plus largement le spectre des 
faits de changement qui pourraient lui devenir accessibles. 

Bourdieu, ou la tentation réfrénée de l’énergétisme 

Le plus étonnant est peut-être qu’il y a chez Bourdieu un énergétisme latent, 
affleurant plus d’une fois, mais sur un mode presque toujours allusif, et au loin 
de toute systématisation théorique. De fait, on pourrait dire qu’il y a une double 
lecture possible – structurale et énergétique ! – de la notion de champ. 

La première lecture, topologique et structurale, considère le champ comme 
un espace relationnel, espace de positionnements différentiels au sein duquel la 
hiérarchie des positions correspond à une certaine distribution du capital so-
cial20 spécifique au champ et détermine la forme que prendront les interactions 
entre agents. Mais on peut aussi faire une lecture énergétique du champ, consi-
déré cette fois comme un domaine de mise en forme de la libido, énergie fondamenta-
le mais fondamentalement amorphe, et qui va précisément trouver ses mises en 
forme et ses investissements spécifiques au travers des objets promus, et même 
plus : constitués par le champ comme désirables, dignes d’intérêt, « valant la 
peine »…  

                                                        
17. Voir Lordon [2003]. 
18. « Si les parties qui composent un Individu s’accroissent ou diminuent dans une proportion telle, 

cependant, que toutes conservent entre elles le même rapport de mouvement et de repos, l’Individu 
conservera encore sa nature sans aucun changement de forme. »  (E, II Lemme V.) 

19. Voir Guest [1990]. 
20. Il serait plus exact de dire : des diverses espèces de capital social… 



Conatus et institutions 126 
 

Ce n’est évidemment pas par hasard qu’on se permet d’employer ici le terme 
de libido. D’abord, parce que Bourdieu l’utilise lui-même, usage à la fois très 
signifiant et très surprenant quand on sait, d’une part, le poids du concept, lesté 
de toutes ses origines, et qu’on voit, d’autre part, l’absence de commentaire 
dont Bourdieu en assortit l’usage. Aussi par un paradoxe assez remarquable cet 
usage demeure-t-il à la fois extrêmement incident et extrêmement frappant. 
Cette occurrence du concept de libido dans le texte bourdieusien est d’autant 
plus intéressante ici qu’il est par ailleurs impossible de ne pas noter la proximité 
qu’entretiennent les notions de libido et de conatus. Évidemment, il ne saurait 
être question de les donner pour substituables, et moins encore de rabattre 
l’une sur l’autre psychanalyse et philosophie spinoziste. On pourrait pourtant 
faire une analyse symptomale très freudienne… du rapport de Freud à Spinoza 
– parfait cas de dénégation21 ! – alors même qu’en dépit de différences réelles22 
le rapprochement s’impose, peut-être à titre heuristique, mais de manière évi-
dente : une même intuition anthropologique de l’homme essentiellement dési-
rant, une même problématique de la servitude passionnelle, une même ambition 
de l’émancipation par la réflexivité… On peut d’autant moins éviter d’y penser 
que, plus localement, le conatus pourrait parfaitement être compris comme une 
libido, pourvu qu’on envisage celle-ci sous une acception plus générale et dé-
sexualisée, c’est-à-dire comme une énergie fondamentale mais en attente de 
directions et de mises en forme – à peu de choses près la signification que lui 
donne Bourdieu dans son propre emploi… Et en effet, les mises en forme de la 
libido, ses processus d’investissement, tels qu’ils sont parfois incidemment mo-
bilisés dans la théorie des champs, toutes ces libidos socialement qualifiées – libido 
sciendi, libido œconomici… – ont d’étranges ressemblances avec le travail 
d’actualisation du conatus : sans surprise, l’un et l’autre renvoient identiquement 
aux mêmes opérations de constitution des illusio. La libido sciendi, c’est le conatus 
du chercheur tel qu’il s’est actualisé au contact du champ scientifique ; la libido 
œconomici, c’est le conatus actualisé de l’entrepreneur mis en forme dans le 
champ du capital, etc. 

L’évidence de ces rapprochements n’en rend alors que plus paradoxal ce 
mélange de tentation et de déni d’énergétisme de la part de Bourdieu, à propos 
duquel on peut au moins essayer de formuler quelques conjectures. L’intuition 
qu’on voudrait suggérer à ce propos tient qu’il faut voir dans le paradoxe de 
cette tentation théorique réfrénée la limite d’un programme visant à promou-
voir une ontologie intégralement désubstantialisée et exclusivement relationnelle du monde 
social. Or, bien sûr, la libido ou le conatus sont, au moins au sens faible, des 
reliquats de substance, et forcément des termes malvenus dans un programme 
de cette nature. Que Bourdieu éprouve pourtant irrésistiblement le besoin d’y 
faire référence, et que par ailleurs il censure rigoureusement ce besoin, indique 

                                                        
21. Dans les rares textes où Freud fait référence à Spinoza, c’est pour commencer par déclarer qu’il ne l’a 

jamais lu ( !), au prétexte épistémologique à peu près indéfendable qu’il fallait garder toute sa spontanéité à sa 
science et ne pas la laisser influencer par quelque a priori philosophique (voir Burbage et Chouchan, [1993])… 

22. Ne serait-ce, par exemple, que par la difficulté à insérer l’idée d’inconscient dans le corpus spinoziste. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 127 

sans doute la marque d’une impossibilité : impossibilité d’un programme maxi-
mal de désubstantialisation de l’ontologie sociale. 

De fait, ce programme ne peut être tenu jusqu’au bout par Bourdieu lui-
même qui, proscrivant formellement le recours à des « arguments de nature 
humaine » (Bourdieu [1997]), n’en construit pas moins une économie générale 
des pratiques. Or qu’est-ce que cette économicité des pratiques, et plus encore 
qu’est-ce que cet intérêt généralisé qui en est le pivot, dont la poursuite, cons-
ciente ou préréflexive, est le principe structurant de tous les comportements… 
si ce n’est une nature humaine, omniprésente mais jamais avouée comme telle. 
Il suffirait alors de consentir cet aveu théorique pour pouvoir franchir une éta-
pe de plus et voir se profiler derrière l’intérêt une motion plus fondamentale 
encore : celle du conatus bien sûr. L’intérêt le plus fondamental, celui dont 
dérivent toutes les formes spécifiques de l’intérêt, n’est-ce pas celui de la persé-
vérance dans l’être ? 

On ne saurait pour autant revenir sur la nécessité de la réaction bourdieu-
sienne au substantialisme implicite des sciences sociales. Et seul un programme 
fort de « relationnalisation » de l’ontologie sociale pouvait conduire à rompre 
avec leur propension spontanée, a-critique et irréfléchie à transposer dans le 
discours de la science les dispositions substantialistes déposées dans les 
« notions communes » – voire au plus profond du langage lui-même. Pour si 
nécessaire qu’il ait d’abord été, ce moment de désubstantialisation radicale n’en 
rencontre pas moins sa limite et suggère d’accorder de nouveau une place mi-
nimale à la « substance » dans le monde social, et d’y redécouper les territoires 
respectifs du « substantiel » et du « relationnel ». Mais comme dans les bonnes 
synthèses dialectiques, la négation de la négation a vocation à conserver – et 
même assez largement en l’espèce… Dans ces conditions, on pourrait alors, 
simultanément et non contradictoirement, reconnaître toute sa pertinence à un 
programme ontologique-relationnel… et être bien conscient de l’impossibilité 
de le mener jamais à son terme – la contradiction apparente se dissipant dès 
lors qu’on requalifie ledit programme relationnel en lui donnant le statut non 
plus d’une injonction ferme, mais celui d’une idée régulatrice, par quoi il faut 
comprendre : lui accorder de la pertinence en tant que projet visant à relation-
naliser le substantiel chaque fois que c’est possible. On pourrait même donner à ce 
projet son instrument spécifique : le « rasoir d’Ockham relationnel », manié dès 
que se présente une construction substantielle superflue qui sera alors éliminée, 
c’est-à-dire « réduite » à une explication relationnelle. La position théorique d’un 
structuralisme énergétique, telle qu’on essaye de l’esquisser ici, pourrait alors 
partir de cette idée que le conatus, c’est ce qui reste quand on a fini de passer le 
rasoir d’Ockham relationnel… 

UNE THEORIE ENERGETIQUE DE L’ACTION 

Si la meilleure preuve du mouvement est donnée en marchant, alors, sûre-
ment bien mieux qu’une présentation en toute généralité, l’argument le plus 



Conatus et institutions 128 
 

convaincant qu’on puisse avancer en faveur de ce structuralisme énergétique 
consiste à faire au moins entrevoir de quoi il est capable « en situation », ce 
qu’on pourrait lui faire dire, sinon d’original, du moins qu’on aurait plus de mal 
à dire autrement, sur des problèmes susceptibles d’intéresser les sciences socia-
les en général, et une théorie des institutions en particulier. Or si le thème 
« structuralo-énergétique » peut faire valoir sa plus-value intellectuelle à propos 
de la question des institutions, c’est peut-être d’abord à partir d’une théorie de 
l’action qu’il faut commencer par l’envisager. 

Comme on avait suggéré que le conatus était structuré et structurant, c’est-à-
dire actualisé et mis en forme par des structures, elles-mêmes produits de sédi-
mentation du travail de conatus passés, on pourrait donner à cet énoncé une 
reformulation énergétique en disant que les structures sont de l’énergie morte 
auxquelles vont se combiner les énergies vivantes des agents présents. Comme 
chez Marx – à qui l’image est empruntée de manière transparente – où le capital 
était du « travail mort » entrant en combinaison avec du « travail vivant » pour 
engendrer une production, de même ici l’action est le produit de composition 
des énergies vivantes et des énergies mortes déposées dans les structures qui 
fournissent aux énergies vivantes d’invisibles ressources. Les structures du 
monde social sont donc des lieux de plus ou moins hautes concentrations en 
ces énergies mortes, et selon que les énergies vivantes s’exercent en tel ou tel 
lieu, doté de telle ou telle concentration, donc offrant telle ou telle ressource 
structuralo-énergétique, les actions de ces énergies vivantes sont promises à des 
effets de telle ou telle ampleur. 

Les lieux de plus haute concentration en énergie morte sont les points ar-
chimédiens de la structure. Ce sont ses lieux de pouvoir. L’intuition topologico-
énergétique pourrait en effet conduire à une autre façon de définir le pouvoir, 
lequel pouvoir se caractérise phénoménologiquement par la disproportion entre 
ses efforts et ses effets : le pouvoir, c’est qu’un mot à peine chuchoté déclenche 
une guerre, fait descendre des millions de personnes dans la rue, renverse des 
gouvernements… Si cette minuscule dépense d’énergie vivante – un mot pro-
noncé – peut produire de si gigantesques effets, c’est bien parce qu’elle bénéfi-
cie du formidable levier constitué par de faramineuses quantités d’énergie morte 
concentrées en ce point particulier de la structure, énergies accumulées sous les 
formes les plus diverses – matérielle, symbolique, etc. Reconsidéré depuis ce 
point de vue du structuralisme énergétique, le pouvoir pourrait donc être redé-
fini comme l’occupation des points archimédiens de la structure, et la jouissan-
ce des immenses ressources collectives qui y sont offertes à l’activité des éner-
gies vivantes. Voilà donc qui livre une conception intensive du pouvoir. Le pou-
voir est une intensité ; il est une quantité. Un physicien dirait : c’est le moment 
du levier. Fondamentalement, le pouvoir est un effet multiplicateur : c’est 
l’accès à de grandes quantités d’énergie morte en vue de démultiplier son éner-
gie vivante propre. 

Cette réinterprétation du pouvoir pourrait bien ne pas avoir à être confinée 
dans la seule sphère des pratiques politiques et trouver à s’appliquer avec avan-



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 129 

tage à des interrogations proprement économiques. Ainsi, par exemple, pour-
rait-on en tirer de quoi reprendre sous un angle original la théorie de la rémuné-
ration des contributions productives. Dans cette approche structuralo-
énergétique en effet, la formation des contributions productives – et donc des 
revenus si ceux-ci sont indexés sur celles-là – est corrélative de l’accès aux res-
sources en énergie morte cristallisées au point de la structure occupé par l’agent. 
En d’autres termes, et pour donner une image, selon que le même individu, 
muni du même capital humain, par exemple diplômé de l’enseignement supé-
rieur, exerce son activité au point de la structure dit « épicerie de quartier » ou 
bien au point de la structure dit « salle des marchés », sa contribution producti-
ve et son revenu seront sensiblement disproportionnés... Or c’est bien du mê-
me individu, du même ensemble d’aptitudes et de la même capacité à s’activer 
qu’il s’agit. La différence est dans le levier – et le levier est dans les structures. Il 
y a donc là une autre façon d’objecter à la fixation du salaire à la productivité 
marginale, une façon soit dit en passant différente de l’argument maintenant 
classique qui insiste sur la difficulté d’isoler des contributions individuelles au 
sein d’actes productifs fondamentalement collectifs. Car cette fois-ci il s’agit de 
dire qu’il n’y a pas, jamais, d’actes individuels purs, même quand l’individu agit 
seul car, à des degrés divers, ses actes mobilisent tous et toujours des ressources 
collectives déposées dans les structures. Il en résulte évidemment des consé-
quences de première importance en matière de partage normatif des revenus et 
d’équité distributionnelle. Car s’il en est ainsi, alors c’est l’idée même d’une 
rémunération purement individualisée, exclusivement assise sur la 
« contribution personnelle » qui perd ses conditions de possibilité, et jusqu’à 
son sens. En effet, les agents exercent leur énergie vivante en des points de la 
structure inégalement dotés en énergies mortes et ont donc accès à des ressour-
ces collectives invisibles dissemblables. Les effets de leurs activités respectives 
sont donc nécessairement inégaux, et ce indépendamment de causes qui pour-
raient leur être rapportées en propre. On voit bien ce que cette « théorie du 
revenu » partage avec la précédente « théorie du pouvoir ». Le faramineux bo-
nus du trader n’est pas l’exacte mesure de son exceptionnel mérite. Il n’est que 
l’expression de sa situation privilégiée en un point de la structure sociale où 
sont accumulées d’extraordinaires quantités d’énergie morte – ressources collec-
tives qu’on peut en l’espèce très facilement nommer : la disposition de l’épargne 
concentrée, l’accès au marché, et qui sont au principe d’un prodigieux levier. Ce 
que l’une et l’autre « théories » ont donc en commun, c’est de prêter attention 
aux invisibles ressources structurales dans lesquelles puisent – le plus souvent 
sans le savoir – les actions individuelles, et aux combinaisons d’énergies vivan-
tes et d’énergie mortes dont ces actions sont inévitablement faites. L’une et 
l’autre ne sont finalement que deux dérivés homéomorphes d’une même théo-
rie possible de la production des effets. 

 



Conatus et institutions 130 
 

INSTITUTIONS ET CHANGEMENT INSTITUTIONNEL 

Si cette relecture structuralo-énergétique de Spinoza à l’usage des sciences 
sociales permet de soutenir un commencement de théorie de l’action, alors il 
n’est pas déraisonnable d’espérer en tirer quelque chose en matière 
d’institutions et de changement institutionnel. C’est bien ici que le conatus est 
convoqué comme principe énergétique, force de propulsion susceptible 
d’intensifier les propriétés dynamiques de la sociologie des champs. D’une cer-
taine manière, on pourrait dire que le conatus est l’énergie qui est sous l’habitus 
– voilà d’ailleurs pourquoi l’extension spinoziste qu’on en propose n’altère pas 
fondamentalement la sociologie de Bourdieu, mais plutôt la complète en expli-
citant ses moteurs. Bien sûr, il faut considérer les structures, énergies mortes, 
sédimentation des conatus passés. Mais ce qui fait événement au sein des struc-
tures, c’est le mouvement des conatus présents. Le conatus est le principe éner-
gétique qui permet de remettre du dynamisme dans un monde de structures 
autrement quasi-minérales. 

Dans cette perspective, les arrangements institutionnels sont des contraintes 
qui retiennent temporairement la poussée des conatus en les canalisant sous un 
certain régime d’activité. Ces constructions institutionnelles ne sont pas seule-
ment le produit de sédimentation du travail des conatus passés, mais également 
– et c’est là une idée qui renoue directement avec l’intuition régulationniste – la 
cristallisation d’un rapport de force entre ces conatus, la fixation de ce rapport 
de force dans un de ces états d’équilibre temporaire. S’il est aussi simple de 
donner une reformulation spinoziste à la thèse régulationniste envisageant les 
constructions institutionnelles comme rapports de force temporairement stabi-
lisés, il faut certes d’abord y voir la préfiguration plutôt agréable d’une compati-
bilité possible, mais surtout le moyen de souligner l’un des aspects les plus ca-
ractéristiques de cette science sociale spinoziste à construire qui est d’être une 
science sociale consubstantiellement politique. Si l’on voulait résumer la chose d’une 
seule formule, on pourrait dire que cette perspective a ceci de particulier que le 
politique y est dense dans le monde social. Il est impossible de ne pas rencontrer le 
politique quand on se donne une vision spinoziste du monde social, c’est-à-dire 
la vision d’une multitude d’efforts d’exister voués à se rencontrer et le plus 
souvent à s’affronter. On pourrait multiplier à loisir les citations qui, proches en 
cela de Hobbes, dérivent la possibilité de la guerre de tous contre tous de 
l’ensemble des motions passionnelles fondamentales23 : « Dans la mesure où les 
hommes sont soumis aux passions, on ne peut pas dire qu’ils s’accordent par 
nature » (É, IV, 32) lâche finalement Spinoza dans une sorte de litote un peu 
lasse… Si les conatus sont des pôles d’activité, s’ils sont des élans d’expansion, 
alors, en effet, leurs heurts sont une quasi-nécessité ; plus encore : ils sont la 

                                                        
23. Il faut toutefois noter que, à la différence de Hobbes, les rapports interpersonnels revêtent chez Spi-

noza une bien plus grande ambivalence puisque la partie IV de l’Éthique, qui esquisse une théorie du lien 
social, dérive du même ensemble de motions fondamentales aussi bien la part de conflits inévitables sous le 
régime des passions que l’affinité essentielle des hommes entre eux : « … rien n’est plus utile à l’homme que 
l’homme » (E, IV, 18, scolie). 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 131 

matière même d’une politique. Ce pourrait d’ailleurs être une façon de redéfinir la 
politique : la politique est ce qui commence avec le heurt des conatus ; la politi-
que, c’est le travail d’accommodation du heurt des conatus. 

Que la politique soit partout dans le monde social observé depuis un point 
de vue spinoziste, et particulièrement là où on l’attend le moins, c’est ce qui 
apparaît, par exemple, au spectacle des affrontements survenant dans le champ 
du capital sous la forme des OPA et des OPE hostiles ou concurrentes. Faut-il le 
dire, ces gigantomachies de la finance sont peut-être les épisodes du capitalisme 
contemporain les plus susceptibles de faire résonner les idées d’expansion et de 
puissance portées par la notion de conatus. Mais ces événements spectaculaires, 
jadis exceptionnels et maintenant de plus en plus communs, ont surtout pour 
propriété de faire apparaître le champ du capital comme un univers où se heur-
tent sans cesse des puissances d’argent en lutte. En ce sens – c’est-à-dire au sens 
du choc des conatus –, il s’y déploie ce que l’on peut authentiquement appeler 
une politique du capital (Lordon [2002]). 

S’il découle bien de cette politique généralisée du conatus, une vision des 
constructions institutionnelles comme point d’équilibre temporaire d’un systè-
me de forces, alors la durée de vie finie de cet équilibre, sa pérennité toujours 
compromise sont une autre façon de souligner la part dynamique du structura-
lisme énergétique. Car les conatus ne sont jamais définitivement neutralisés par 
l’institution, ils ne sont que contenus, leur poussée continue de s’exercer en vue 
de la poursuite d’un plus grand avantage. C’est pourquoi, même « en régime », 
les institutions sont toujours travaillées par des tensions internes qu’elles par-
viennent à absorber tant qu’elles sont suffisamment fortes, mais qui vont les 
déborder dès qu’elles vont montrer des signes de faiblesse. Pour le coup, c’est 
bien là une question à propos de laquelle il est utile de retourner au texte de 
Spinoza, cette fois non plus l’Éthique mais le Traité politique (TP). De ce point de 
vue, lire Spinoza avec des lunettes régulationnistes réserve des joies inatten-
dues : le TP n’a pas seulement pour objet ce qu’on peut appeler, par un ana-
chronisme bien fondé, la régulation politique, on y trouve également une théorie 
de la cohérence, de la complémentarité et de la hiérarchie des formes institu-
tionnelles qui satisferait le régulationniste le plus difficile24… 

Mais le point d’importance décisive réside en ceci que dans la théorie des 
institutions (politiques) élaborée par le TP – et c’est là certainement une diffé-
rence fondamentale avec Hobbes – les individus ne renoncent pas à leur droit naturel 
par passage à l’état civil. Peut-être pour saisir toute la portée de cette proposition, 
et aussi pour dissiper par avance un malentendu probable, importe-t-il de préci-
ser préalablement la signification que revêt chez Spinoza le concept de « droit 
naturel ». Loin de correspondre au sens qu’il prend aujourd’hui, le droit naturel 
de Spinoza (et de Hobbes également d’ailleurs) est la mesure de la puissance 
déposée en chaque chose : « Tout être dans la nature tient de la nature autant de 

                                                        
24. Voir le Traité politique lui-même bien sûr, notamment les chapitres VII à X où Spinoza envisage les 

diverses configurations institutionnelles correspondant aux diverses formes d’Etat, mais aussi le commentaire 
de Matheron [1988] qui en dégage de véritables « cycles de reproduction de l’État » (chap. 8). 



Conatus et institutions 132 
 

droit qu’il a de puissance pour exister et agir25 » (TP, II, 3.) Ainsi ce droit naturel, 
qui n’est assurément pas le nôtre, est un concept non pas juridique mais anthropolo-
gique – en un parti pris d’ailleurs parfaitement cohérent avec une ontologie inté-
gralement positive de la puissance. Et dans cette entreprise philosophique de 
critique des normativités, d’où la normativité est par là même réduite à la por-
tion congrue26, Spinoza est bien fondé à considérer que « le droit naturel de 
chaque individu s’étend jusqu’où va sa puissance » (TP, II, 4). 

 Si l’on accepte d’entrer dans cette définition du droit naturel, non pas 
comme expression d’une transcendance faite jusnaturalisme, mais comme 
l’exacte et positive mesure de la puissance, alors se pose la question décisive de 
sa distribution dans la société et de l’éventualité de sa captation par le souverain. 
C’est probablement là que se tient l’une des plus importantes différences entre 
Hobbes et Spinoza, car si pour le premier tous les droits naturels sont nécessai-
rement transférés au Léviathan pour faire cesser la violence de l’état de nature, 
pour le second il ne saurait être question que cette cession soit complète et 
définitive. À vrai dire, pour Spinoza, de cession il n’y en a point et il ne saurait y 
en avoir. Si l’État peut contenir la violence, c’est parce qu’il s’est lui-même 
constitué comme foyer d’accumulation de puissance, par là devenu capable 
d’imposer son « droit naturel », plus fort, à celui de tous les autres agents. Mais 
à aucun moment ces derniers ne se défont du leur propre, « car le droit naturel 
de chacun (si nous pesons bien les choses) ne cesse pas d’exister dans l’état 
civil. L’homme en effet, aussi bien dans l’état naturel que dans l’état civil, agit 
selon les lois de sa nature et veille à ses intérêts, car dans chacun des deux états, 
c’est l’espérance ou la crainte qui le conduit à faire ou à ne pas faire ceci ou 
cela » (TP, III, 3). L’État voudrait-il contraindre absolument ses sujets qu’il n’en 
aurait pas les moyens, d’abord parce qu’il est des choses qu’aucune menace ne 
peut convaincre de faire, ensuite parce que, dans le domaine de la croyance, 
l’intimité de la conscience demeure le lieu inviolable d’une irréductible résistan-
ce : « De là cette conséquence que toutes les actions auxquelles nul ne peut être 
incité ni par promesses ni par menaces sont en dehors des voies de la Cité. Nul 
par exemple ne peut se dessaisir de sa faculté de juger ; par quelles promesses 
ou par quelles menaces un homme pourrait-il être amené à croire que le tout 
n’est pas plus grand que la partie, ou que Dieu n’existe pas, ou qu’un corps qu’il 
voit qui est fini est un être infini ? » (TP, III, 8). 

 Ainsi, le droit naturel des hommes peut conduire à tout instant les co-
natus à réexercer leur poussée – c’est-à-dire à contester le pouvoir. Parfois force 
conservatrice, lorsqu’il stabilise ses efforts de persévérance au travers de 
l’habitude et par la « fixation » des associations affectives (Bove [1996]), le cona-
tus peut donc aussi se faire rétivité et contestation, force de résistance. C’est 
particulièrement vrai dans l’ordre des institutions politiques, dont la possible 
décomposition, remarque François Zourabichvili [2002-b], est une sorte 

                                                        
25. Traité politique, chap. II, § 3, ici dans la traduction de Charles Appuhn. 
26. On assumera le caractère à la fois laconique et approximatif de cette proposition car, à la vérité, les 

rapports de la philosophie spinoziste et de la normativité sont tout de même un peu plus complexes et méri-
teraient mieux que ça… 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 133 

d’obsession pour Spinoza. Celui-ci ne note-t-il pas que « les périls menaçant la 
Cité ont pour cause toujours les citoyens plus que les ennemis du dehors » (TP, 
VI, 6) ? Les institutions sont donc des constructions fragiles et périssables – et 
l’on peut sans doute étendre le propos au-delà des seules institutions politiques. 
Les affects de Tristesse – qui, avec la Joie et le Désir, entre dans les trois affects 
primaires – sont à l’origine des remises en mouvement institutionnel : « Plus 
grande est la Tristesse, plus grande est la puissance d’agir par laquelle l’homme 
s’efforce de lutter contre la Tristesse. » (E, III, 37, dém.) Que la contrainte des 
structures vienne à faiblir, que les arrangements institutionnels entrent en crise, 
et les conatus jusqu’ici endigués, vont réexercer leurs poussées dans des direc-
tions inédites en vue d’un meilleur avantage, d’où surgiront un nouvel état du 
rapport des forces, de nouveaux équilibres et finalement une nouvelle cristalli-
sation institutionnelle. 

CONCLUSION 

Quand bien même on continuerait de croire à la possibilité d’une théorie des 
institutions, complète, générale et universelle, on serait bien en peine de tenir 
les éléments qui précèdent pour sa réalisation (!). Mais quel pourrait être alors 
leur statut ? Probablement pas celui non plus du « fondement fondamental » à 
partir duquel, par un effort conceptuel titanesque – et hégélien ! –, on pourrait 
espérer engendrer « la théorie des institutions » tout entière. Aussi, à défaut 
d’une valeur fondationnelle, ces éléments spinozistes en vue d’une théorisation 
des institutions ont-ils peut-être davantage la nature d’une ressource, référence 
conceptuelle d’un niveau plus profond, disponible non pas d’ailleurs pour une 
théorie unique et majestueuse mais plutôt pour quelque chose comme un 
« complexe théorique », ensemble de théories régionales « articulées » plus que 
véritablement intégrées. À l’image de cette modalité plus lâche de l’intégration 
théorique, la force du concept de conatus réside peut-être dans l’association de 
sa profondeur et de la souplesse des emplois « pratiques » qu’on peut pourtant 
en faire. N’excluant pas, bien au contraire, la construction des concepts inter-
médiaires requis par la théorisation des institutions, il est toujours mobilisable 
par eux. Pour le coup, la difficulté initiale d’une solution de continuité à inven-
ter entre le plan analytique de la philosophie et celui des sciences sociales se 
transforme ici en avantage, puisque le concept de conatus, une fois dédoublé en 
conatus essentiel et en conatus actuel, permet par son premier terme de gagner 
la profondeur d’une onto-anthropologie, pendant que son deuxième terme est 
immédiatement susceptible d’être mis en circulation dans le plan des sciences 
sociales (il a été construit pour cela même !) – et d’y être articulé avec les 
concepts locaux. Telle pourrait donc être une forme possible des usages de la 
philosophie de Spinoza en sciences sociales en général, et pour la théorie de la 
Régulation en particulier, choisissant de voir dans les concepts spinozistes, et 
notamment dans celui de conatus, un principe infus davantage qu’une axioma-



Conatus et institutions 134 
 

tique formelle – les régulationnistes n’ont probablement pas vocation à réécrire 
more geometrico une nouvelle Éthique… 

À ce propos il n’est d’ailleurs pas inutile de préciser davantage la nature de la 
proposition qui leur est faite, et de souligner notamment que l’invitation à lire 
Spinoza n’est pas le préambule à une théorie régulationniste des institutions qui 
ferait du conatus son point de départ et son constituant obligés. À l’image d’une 
théorie des institutions qu’on envisage plus comme un complexe à articulation 
souple que comme une totalité intégrée, on peut très bien concevoir des usages 
à géométrie variable du concept de conatus. Ni le « désir mimétique » (Aglietta 
et Orléan [1982]) ni la « dette » (Aglietta et Orléan [1998]) ne sont parvenus, en 
dépit de leurs puissances théoriques respectives, à s’imposer comme principe 
fondamental exclusif d’une théorie régulationniste des institutions, et il est dou-
teux que le conatus connaisse un destin plus brillant. C’est d’ailleurs de l’idée 
même d’un concept fondateur omnipotent qu’il faudrait plutôt se défaire... 
même si la tentation de la grande unité théorique conserve des charmes puis-
sants – mais probablement captieux. S’il en est ainsi, c’est parce que le domaine 
des institutions est d’une profondeur qui l’étage sur une multiplicité de niveaux 
– entre le micro et le macro, il a en fait toute l’épaisseur du social. Les objets 
choisis dans ce grand entre-deux ne nécessitent pas tous – d’ailleurs ne rendent 
pas tous possible – le fondement microscopique, et il est maints chantiers de la 
théorie des institutions qui n’ont aucun besoin direct d’une théorie de l’action : 
leurs déterminations caractéristiques sont d’un autre niveau et regardent davan-
tage le travail des groupes sociaux que celui des individus. Il en est d’autres en 
revanche, à un niveau plus capillaire, où des pôles individués d’action, leurs 
rencontres, leur composition ou leurs conflits, sont l’objet même de l’analyse, 
rendant impératif le recours à une théorie du mouvement et du mobile. Ainsi, le 
complexe théorique des institutions pourrait apparaître comme une mosaïque 
de chantiers locaux ayant des besoins divers de recourir au concept de conatus, 
certains pouvant se contenter de constater une compatibilité ex post avec son 
point de vue, c’est-à-dire la possibilité de reformuler leurs énoncés dans le lan-
gage de la puissance et de la persévérance, d’autres au contraire pour qui le 
détour du conatus revêt toute sa nécessité et permet d’éclairer certains faits 
institutionnels mieux qu’ils ne l’auraient été autrement. 

S’il n’est pas dans la solution maximale de la reconstruction à neuf d’une on-
tologie sociale intégrée, l’usage pertinent de la philosophie spinoziste par les 
sciences sociales n’est pourtant pas davantage dans l’emprunt conceptuel anar-
chique et désinvolte. Aussi une forme de « respect philosophique » – qui n’a pas 
grand-chose à voir avec l’embaumement des auteurs – impose-t-elle aux em-
plois des concepts spinozistes de préserver non seulement leur signification 
précise – c’est tout de même bien le moins ! – mais aussi l’ensemble des corré-
lats intellectuels qu’ils reçoivent au fil de leurs emplois dans leur texte d’origine, 
et plus largement l’« intention philosophique générale27 » dont ils procèdent. 
Car on aurait du mal à réduire la philosophie spinoziste à une boîte à outils 

                                                        
27. Voir à ce propos Lordon [2003]. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 135 

conceptuelle, sorte de répertoire inerte de notions en attente d’usages bienveil-
lants ! C’est peu dire que les concepts sont déjà au travail (!) et que l’ontologie 
de la productivité se montre… productive. Si l’on a pu avancer sans grand ris-
que que la philosophie de Spinoza recélait une science sociale à l’état latent, 
c’est bien parce qu’elle a elle-même trouvé à se développer dans des directions 
et sur des objets que seule la différenciation ultérieure des savoirs séparera de la 
philosophie et attribuera en propre au registre des nouvelles « sciences socia-
les ». On peut pourtant toujours continuer de faire avec le même étonnement 
cette expérience qui consiste à envisager une de ces questions suffisamment 
générales pour faire partie du patrimoine problématique commun des sciences 
sociales, pour constater qu’on peut trouver dans l’Éthique, ou bien dans les trai-
tés politiques, évidemment pas sa solution articulée et définitive, mais déjà de 
formidables ressources pour en reprendre l’exploration. 

Conatus et rationalité 

La première de ces ressources réside à coup sûr dans la possibilité de re-
construire une « théorie de l’action » sur un principe fondamental – le conatus – 
à la fois plus général que la « rationalité substantive » et susceptible de 
l’englober comme un cas spécifique. D’un point de vue théorique, et même 
épistémologique, il y a peut-être là un progrès possible. Confrontées à leur ir-
réalisme manifeste, les théories, sociologique ou économique, du choix ration-
nel n’avaient plus pour se défendre, si l’on excepte l’assomption instrumentalis-
te du « comme si », que des arguments de parcimonie et de générativité, ren-
voyant les alternatives théoriques à leur mauvaise économie de moyens et à la 
multiplication coûteuse des hypothèses locales de rationalités situées. Or le 
conatus permet précisément de sortir de ce dilemme de l’unité et de la diversité, 
ou encore de la parcimonie et du réalisme, et se présente comme un principe 
générateur et unificateur de la multiplicité des « logiques d’action ». Dans cette 
configuration, l’unité du principe fondamental – le conatus essentiel – n’est en 
effet nullement contradictoire avec la diversité de ses expressions – les conatus 
actuels – dont il faut renvoyer la formation au travail de l’actualisation, dans la 
multiplicité ouverte de ses possibilités et dans la spécificité de ses détermina-
tions. Par-delà l’unité du conatus essentiel, la diversité de ces possibilités, c’est-
à-dire de ces classes de conatus actuels, détermine bien en effet une multiplicité 
de logiques d’action puisque l’augmentation de la puissance – en quoi consiste 
le mouvement même du conatus essentiel – y prend à chaque fois des expres-
sions différentes, notamment en s’associant chaque fois à des objets spécifiques 
dont la recherche façonne des comportements spécifiques. En lieu et place de 
« logiques d’action » on pourrait donc presque parler de « rationalités par les 
objets » pour autant que le conatus actuel se définit au travers des objets qui 
réalisent la « transitivation » du conatus essentiel, et que ces objets se trouvent 
alors associés de manière privilégiée à la recherche de la puissance – laquelle 
d’ailleurs prend par eux une expression concrète. 

Ainsi, pour comprendre, à l’encontre de ce que répètent tous les textes de la 
science économique standard, que l’ultima ratio des comportements entrepreneu-



Conatus et institutions 136 
 

riaux n’est pas la maximisation du profit, il faut d’abord avoir identifié comme 
les objets spécifiques du conatus industriel l’usine à faire prospérer et la mar-
chandise à produire en nombre, les marchés à conquérir et le nom – la marque 
– à répandre, l’idée du « faire » et de la réalisation de choses, évidemment dans 
l’ordre des valeurs d’échange, et le cas échéant sous la forme hyperbolique de 
l’empire à bâtir. Ces formes spécifiques de l’accomplissement, ces objets du 
désir vis-à-vis desquels le profit peut très bien n’entrer que dans un rapport 
instrumental, comme un objectif intermédiaire et non comme un objectif final, 
définissent alors les points d’application que se donne le conatus essentiel 
quand il s’actualise en conatus entrepreneurial (Lordon [2002]). Aussi la « ratio-
nalité économique », pour peu qu’on lui donne une définition tant soit peu 
restrictive, comme recherche de la maximisation du profit, n’est-elle pas le prin-
cipe structurant des comportements dont ce conatus-là est le générateur. À 
l’inverse, on peut rapporter à la position structurale du capital patrimonial, et 
notamment à sa distance vis-à-vis de la division du travail, la spécificité des 
formes que prend dans son cas l’expression de la puissance. Si la configuration 
en court-circuit de son cycle (A-A’) résume adéquatement son activité, alors il 
n’y a rien d’autre qu’il puisse désirer, une fois le capital engagé, que la maximisa-
tion de son retour. Au moins notionnellement, la « rationalité économique » est 
bien la loi de son conatus, ce qui ne signifie pas que, contrairement à 
l’entrepreneur, le capital patrimonial soit indemne de toute « volonté de puis-
sance », mais plutôt que dans son cas l’expression de la puissance s’associe de 
manière privilégiée à l’objet « argent ». Ainsi, pour être les uns et les autres des 
agents incontestablement économiques (!), les agents du capital industriel et 
ceux du capital patrimonial n’en sont pas moins gouvernés par des logiques 
d’action hétérogènes, correspondant aux expressions spécifiques que prennent 
leurs conatus actuels respectifs, et si l’on veut pourtant trouver ce qu’ils ont de 
commun, alors il faut moins plaquer artificiellement sur eux l’unité factice de la 
« rationalité substantive » que revenir aux motions fondamentales du conatus 
essentiel – persévérance dans l’être et actualisation maximale de son degré de 
puissance – dont dérivent tous les conatus actuels. Sauf à mutiler dans la théorie 
la diversité des pratiques, leur principe commun peut donc n’être trouvé qu’à 
un certain niveau de profondeur et de généralité. Il fallait l’étroitesse de vue 
historique et la naïveté chronocentrique de la théorie néoclassique pour imagi-
ner avoir atteint ce niveau avec le schème optimisateur et trouvé en la rationali-
té maximisatrice l’Universel praxéologique. Il suffit pourtant d’un détour bien 
peu lointain dans le temps ou dans l’espace pour montrer la nouveauté, au 
moins à l’échelle de l’histoire, des comportements de l’utilitarisme économique 
rationnel28 – à supposer d’ailleurs qu’on puisse seulement les considérer réalisés 
dans les sociétés industrielles contemporaines… Là où la praxéologie implicite 
de la théorie néoclassique prend pour universels des comportements aussi ré-
cents dans leur apparition que relatifs dans leur extension, il se pourrait que le 

                                                        
28. Voir par exemple, à propos de la structuration tardive des comportements économiques « ration-

nels », Bourdieu [1977]. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 137 

conatus et l’effort de la persévérance dans l’être se situent à un niveau de 
généralité anthropologique bien moins contestable. Mais cette très grande 
généralité ne rend-elle pas ipso facto le concept vide de toute capacité 
opératoire ? Non, dès lors que le principe philosophique du conatus essentiel est 
relayé par le travail spécifique des sciences sociales et historiques, à qui revient 
de dire comment il trouve ses actualisations et quels types de comportement 
celles-ci vont alors structurer. 

C’est bien là d’ailleurs ce qui fait également la différence avec la stratégie 
« universelle » de la théorie du choix rationnel qui, écrivant génériquement 
Max U en tête de tous les programmes d’agents, pense pouvoir saisir la totalité 
des comportements. Si, par exemple à propos des comportements d’entreprise, 
on passe d’un spécifique Max � à un générique Max U, alors la rationalité dite 
substantive mérite bien peu son appellation : si « substance » il y a, elle doit 
résider dans le maximande (U) ; or celui-ci est laissé ex ante aussi peu déterminé 
que possible – et pour cause : cette indétermination est le gage de sa « flexibili-
té ». Il reste l’opération de maximisation elle-même, mais celle-ci n’est qu’une 
forme… Aussi la rationalité définie par le seul schème maximisateur n’est-elle 
pas « substantive » mais simplement formelle. Le substantif de cette rationalité 
ne vient que dans un second temps, au moment où sont spécifiés les arguments 
de la fonction d’utilité. Mais cette spécification est toujours ad hoc, et les argu-
ments choisis tout exprès selon « ce qu’il faut démontrer ». Ainsi le théoricien 
peut décider, en fonction de ses besoins du moment, que l’entreprise maximise 
son profit, ou bien autre chose, comme la part de marché ou le total de bilan, et 
la théorie du choix rationnel semble alors n’avoir aucun besoin de l’hypothèse 
du conatus. Quand bien même on mettrait de côté la discussion sur la réalité – 
ou plutôt l’irréalité – du schème maximisateur lui-même, il y aurait pourtant 
encore à redire à cette ambition d’autosuffisance et d’universalité. Car si le subs-
tantif de cette rationalité réside tout entier dans les arguments de la fonction 
d’utilité, et si ces arguments sont choisis à discrétion en fonction du problème à 
traiter – ou plutôt, devrait-on dire, de la solution à trouver –, alors c’est toute la 
théorie néoclassique de l’action qui est menacée d’ad hocité dès qu’elle doit 
sortir de la pure forme pour passer à la « substance » – de la maximisation vide 
à la maximisation de quelque chose. S’il en est ainsi, c’est aussi parce que, au 
nom d’une conception extrêmement stricte de la clôture disciplinaire, la théorie 
néoclassique considère les arguments de la fonction U comme des données, et 
qu’elle se refuse à faire la théorie de leur détermination. On comprend sans 
peine les raisons de ce refus : choisissant de commencer avec les préférences, la 
théorie néoclassique voit bien que remonter un cran en amont la ferait sortir de 
son territoire propre, tel qu’elle l’a elle-même circonscrit, et prendre le risque de 
dangereuses hybridations (Orléan [2002])… C’est bien ce genre d’exploration 
qu’envisage, à l’inverse, une « praxéologie du conatus » qui n’a rien dit tant 
qu’elle en reste au conatus essentiel, et qui trouve son véritable explicandum dans 
le(s) conatus actuel(s) – dont la formation doit alors être explicitée. Dire que le 
conatus industriel n’a pas pour objectif final le profit pour le profit n’est pas 
l’effet d’une postulation ou d’un décret commode, mais la conclusion d’une 



Conatus et institutions 138 
 

conclusion d’une analyse qui a reconstitué sa formation, c’est-à-dire le proces-
sus d’actualisation dont ce conatus spécifique est le produit. C’est la même ana-
lyse qui permet de conclure que le conatus patrimonial est spécifié par son as-
sociation privilégiée à l’objet « argent », et de comprendre au total comment ces 
deux « conatus du capital » en sont venus à diverger et à donner deux formes 
sensiblement différentes à la même recherche générique de la puissance dans 
l’ordre économique. Dans tous les cas, le conatus essentiel, comme principe 
fondamental, ne devient opératoire, c’est-à-dire véritablement explicatif, qu’une 
fois explicités les processus qui l’ont spécifié comme conatus actuel. 

D’une théorie de l’action à une théorie des institutions 

Au-delà de la seule théorie de l’action – qui n’est qu’un point de départ –, 
bon nombre des chantiers au programme d’une théorisation des institutions, et 
dont presque aucun n’a été vraiment ouvert ici, sont également susceptibles 
d’aller puiser dans le corpus spinoziste quelques solides indications. On pense, 
par exemple, au travail du symbolique, hors duquel la constitution, la reproduc-
tion et la transformation des institutions ne sauraient être conçues, du moins 
pour qui considère que – comme le politique – le symbolique, aussi, est dense 
dans le monde social. Or, de ce thème dont rien n’a été dit ici, Spinoza fait une 
préoccupation constante, à laquelle il donne des développements aussi bien 
« psychologiques » que « socio-politiques ». Ainsi l’Éthique, qui fait en quelque 
sorte l’analyse clinique de notre rapport hallucinatoire au monde, ne cesse-t-elle 
de revenir sur les constructions de l’imaginaire, médiation fondamentale entre le 
conatus et ses points d’application. C’est bien, en effet, le travail de 
l’imagination qui constitue, au gré des rencontres contingentes, des associations 
capables d’arrêter des choix d’objets et de déterminer durablement un désir sur 
la base de coïncidences d’affects, mais des associations également susceptibles, 
si elles prennent une certaine ampleur, d’être stabilisées en une vision (locale) 
du monde. C’est bien pourquoi d’ailleurs ceux qui seraient tentés de voir dans 
l’anthropologie positive de Spinoza un utilitarisme rationnel en seraient pour 
leurs frais, car l’augmentation de la puissance d’agir vers laquelle tendent tous 
les hommes est sans cesse divertie par les directions erronées où leur imagina-
tion abusée ne cesse de les lancer – si l’humanité a à faire l’effort éthique auquel 
l’invite Spinoza, et au sens qu’il lui donne, c’est bien parce que « vivre selon la 
raison » n’est pas sa qualité native… D’une certaine manière, on pourrait consi-
dérer que toute la partie III et le début de la partie IV (jusqu’à la proposition 
36) de l’Éthique donnent une théorie de la servitude passionnelle mais intime-
ment articulée à une analyse de l’aliénation mentale. Au total, la maximisation 
de la puissance d’agir a beau être la norme du conatus, elle n’en est pas moins 
rarement son fait. 

Considérer dans leur désorientation, ou plutôt dans leur mésorientation, les 
idées des individus n’implique en aucun cas d’en rester à un horizon « indivi-
dualiste » du symbolique. La formation même de ces idées ne cesse de renvoyer 
à des influences interpersonnelles dont la compréhension demande d’ailleurs 
d’aller voir au-delà des seules interactions bilatérales par lesquelles en apparence 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 139 

apparence elles semblent cheminer. Voudrait-on écarter définitivement le 
contresens de cette interprétation individualiste qu’il suffirait de se tourner vers 
l’analyse de l’imaginaire collectif tel que Spinoza l’observe notamment dans la 
sphère des idées politiques. De ce point de vue, ce n’est pas sans raison que 
Bourdieu a pu voir dans le Traité théologico-politique (TTP) l’anticipation d’une 
« science des œuvres » (Bourdieu [1997]). Car la lecture qu’y fait Spinoza, à 
propos du peuple hébreu, des mécanismes d’élection des prophètes, de 
l’acquisition du charisme par la parole prophétique, des conditions de la récep-
tion de cette parole par le peuple, des dispositions déférentes qu’elle y induit – 
l’obsequium –, et de l’effet propre de cohésion qu’elle y produit en tant que 
croyance partagée, constitutive même de l’État hébreu, tous ces éléments sont 
bien au principe d’une théorie du pouvoir symbolique et de la part symbolique 
des institutions. 

Tout est donc encore à faire en cette science sociale spinoziste des institu-
tions, avec pour projet de penser leur composition et leur décomposition. Or, 
c’est bien là un thème sur lequel la philosophie de Spinoza a des choses spécia-
lement intéressantes à livrer, car il faut compter au nombre de ses apports les 
plus remarquables – et en même temps les plus pertinents pour une perspective 
de science sociale – une théorie de l’individuation des complexes, c’est-à-dire une 
théorie des rapports et de leur crise. On pourrait dire en fait que ce que Spinoza 
nous propose est fondamentalement de l’ordre d’une théorie des corps. Corps 
physiques et corps politiques en relèvent également, car les uns comme les au-
tres sont saisissables au travers des rapports sous lesquels se composent leurs 
parties, rapports qui par là même acquièrent une portée constitutionnelle. Il y a 
là à l’évidence un formidable outil conceptuel pour qui ne désespère pas de 
sortir des interdictions de l’individualisme, du nominalisme et de l’atomisme 
radicaux, car ce que Spinoza se propose de penser est ni plus ni moins que 
l’individualité des collectifs… « Quand certains corps de même grandeur ou de 
grandeurs différentes sont contraints par les autres corps à rester appliqués les 
uns contre les autres, ou, s’ils se meuvent à la même vitesse ou à une vitesse 
différente, sont contraints à se communiquer leur mouvement les uns aux au-
tres selon un certain rapport, nous disons que ces corps sont unis entre eux et 
que tous composent ensemble un seul corps, c’est-à-dire un Individu… » (E, II, 
Def). L’énoncé est bien sûr marqué au coin du mécanicisme cartésien et semble 
d’abord pensé tout exprès à l’usage du corps humain comme en témoignent les 
propositions de la partie II qui, peu après, lui sont explicitement consacrées. 
Ainsi, ce sont les rapports de mouvement et de repos qui sont constitutifs de 
l’individualité des complexes, en tout cas dans l’ordre des corps physiques. 
Pourtant, le propos se révèle au fil du texte beaucoup plus général et vise, bien 
au-delà des corps physiques, les corps sociaux que peuvent former les hommes 
quand ils s’unissent « sous un certain rapport » – un rapport de composition (De-
leuze [1968]), qui demande évidemment à être conçu en un sens beaucoup plus 
général que la corrélation cinématique des particules évoquée à propos des 
corps physiques. Cette possibilité est évoquée dès la partie IV de l’Éthique, au 
moment où Spinoza met en évidence l’ambivalence du lien social, entre déchi-



Conatus et institutions 140 
 

rement des luttes passionnelles et bénéfices de la composition : « Si, en effet, 
deux individus de nature rigoureusement identique, par exemple, s’unissent l’un 
à l’autre, ils composent un seul individu deux fois plus puissant. C’est pourquoi 
rien n’est plus utile à l’homme que l’homme ; les hommes, dis-je, ne sauraient 
souhaiter rien de plus précieux pour la conservation de leur être que le fait de 
s’accorder tous en toutes choses, de telle sorte que les Esprits et les Corps de 
tous composent comme un seul Esprit et comme un seul Corps, afin que tous 
s’efforcent ensemble, autant qu’ils le peuvent, de conserver leur être, et recher-
chent ensemble leur utilité commune à tous » (E, IV, 18, scolie). Il valait de citer 
longuement, car ce scolie livre à lui seul une part importante de l’intention intel-
lectuelle de Spinoza, dont l’effort philosophique n’a pas d’autre finalité que la 
meilleure actualisation de la puissance d’agir déposée en chacun. Or les voies 
individuelles et collectives de cette actualisation maximale sont les solutions 
inséparables et complémentaires d’un même problème, c’est pourquoi l’Éthique 
s’accompagne ou se prolonge nécessairement en une Politique : au travail du 
Sage s’efforçant de vivre selon la Raison, s’ajoute l’effet tutorial des institutions, 
dont la fonction est d’offrir à chacun les meilleures conditions de la réalisation 
de soi – du moins quand elles ont été bien conçues… Mais le passage par la 
Politique dispose d’une vertu propre, inaccessible à la seule Éthique individuel-
le, et que, pour une fois opportun, le langage des économistes saisit assez bien 
sous le concept d’externalité. La vie collective a en effet ceci de spécifique 
qu’elle offre aux puissances d’agir individuelles la possibilité de se composer, en 
des touts qui, à la fois pour eux-mêmes et pour chacune de leurs parties, déga-
gent un plus de puissance. Mais Spinoza ne se contente pas de l’intuition com-
mune d’un surcroît de puissance tirée de l’action collective. Il en déduit égale-
ment la possibilité pour les collectifs ainsi créés de vivre en quelque sorte de 
leur vie propre et de chercher pour eux-mêmes à persévérer dans leur être. 
Ainsi, par exemple, l’État est-il doté de son conatus propre et poursuit-il, com-
me les autres choses, le maintien dans l’existence et l’accroissement de sa puis-
sance. À l’exact opposé des préventions du principe de Popper-Agassi, Spinoza 
semble donc offrir le moyen d’énoncer rigoureusement ce que toute une tradi-
tion intellectuelle que, pour faire court, on qualifiera d’analytique, s’est efforcée 
de stigmatiser comme barbarisme conceptuel patenté. On aperçoit sans peine 
tout l’usage qu’on pourrait faire de cette possibilité théorique reconquise, et 
notamment en matière d’analyse des institutions, en tout cas de certaines 
d’entre elles qu’on observe notoirement se détourner de leur fonction assignée 
pour se recentrer sur leurs exigences internes propres et ne plus consacrer leur 
activité qu’à leur seul maintien, devenu finalité autonome – une dissipation en 
laquelle on serait tenté de voir une sorte d’« entropie de médiation ». Bien sûr, 
ce ne sont là encore qu’intuitions très vagues, bien loin d’un développement 
théorique en bonne et due forme. L’élucidation même de la théorie spinoziste 
de l’individuation composée est d’ailleurs probablement encore à faire29 : peut-
                                                        

29. Même si, en plus des commentaires-références de Guéroult [1968], Matheron [1988] et Macherey 
[1998], d’importantes – et récentes – contributions ont déjà été réalisées en ce sens, on pense notamment à 
Zourabichvili [2002-a],[2002-b]. 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 141 

on vraiment s’en tenir aux seuls rapports de mouvement et de repos pour pen-
ser la constitution des corps sociaux ? – non, bien sûr. Fera-t-on entrer dans le 
même cadre l’individualité du sang, composé de chyle et de lymphe (Lettre 32 à 
Oldenburg), celle du corps humain en ses parties extensives, et celle de l’État 
ou de la société ? – pas davantage. Les rapports de composition peuvent-ils être 
généralisés ou redéfinis adéquatement, et vers quels autres critères constitutifs 
se tourner alors ? Comme probablement toutes les grandes philosophies, celle 
de Spinoza offre sa part de mystère, d’obscurité et d’indéterminations, par quoi 
d’ailleurs elle n’en finit pas d’appeler à sa relecture et d’ouvrir des espaces de 
création pour des interprétations actives. Peut-on mieux dire qu’y faire référen-
ce en pensant à une science sociale des institutions, à l’exact opposé du pro-
noncé d’une recherche achevée, est le point de départ d’un programme où tout 
reste à faire ? 

Annexe 

STRUCTURES ET INSTITUTIONS :  
ESQUISSE D’UNE CLARIFICATION CONCEPTUELLE 

Ça n’est pas sans quelque réticence qu’on se décide à rouvrir ce dangereux 
chantier conceptuel des « structures » et des « institutions », éternelle question 
de cours pour dissertation de sciences sociales, mais aussi mauvaise conscience 
permanente du chercheur enclin au travail théorique. Si l’on ne se livre pas de 
gaieté de cœur à cet exercice scolastique par excellence, c’est bien parce qu’on 
soupçonne que cet inépuisable filon pour glose, dans sa récurrence et sa stéréo-
typie, pourrait bien faire partie de ces débats dont se nourrit typiquement ce 
qu’on pourrait appeler une « entropie théoriciste » – dissipation d’énergie intel-
lectuelle sans contribution majeure à la connaissance du monde social. Dans les 
moments de pessimisme (ou de lucidité ?), on serait assez tenté de se rendre à la 
solution de Xavier Ragot [2003] qui, d’une part, observe la substitution histori-
que d’« institution » à « structure » comme nouveau leitmotiv conceptuel des 
sciences sociales – même omniprésence dans le discours, même variabilité dans 
les usages, même imprécision dans les définitions – et, d’autre part, suggère que 
le concept d’« institution » trouve les conditions de son succès dans son flou 
même et fonctionne comme une sorte de fourre-tout, ou de fétiche conceptuel, 
dont il n’y aurait finalement que des avantages à se défaire. 



Conatus et institutions 142 
 

Si pourtant on ne se résout pas complètement à la forme de solution (witt-
gensteinienne ?) qui consiste à déclarer le problème mal posé et donc non ave-
nu, c’est parce qu’on se voit mal renoncer à l’usage du mot « institution », et par 
suite échapper à quelques obligations élémentaires en matière de définition ou 
de signification (!). C’est peut-être aussi parce que, se référant – très sélective-
ment – aux quelques passages disponibles sur ce thème dans la littérature régu-
lationniste, mais aussi à la façon de reposer le problème qu’on pourrait tirer de 
la lecture de Bourdieu, on ne désespère pas tout à fait du concept 
d’« institution » qui, après tout, n’est peut-être pas complètement perdu pour la 
science… 

On pourrait considérer en effet que les régulationnistes ont donné leur ver-
sion de ce qu’il faut entendre, sinon par « institution », du moins par « forme 
institutionnelle », et à y bien regarder, on est agréablement surpris de la plutôt 
bonne résistance au temps de la définition originelle – donnée de longue date 
(Boyer [1986]) – et des possibilités qu’elle continue d’offrir. Par forme institu-
tionnelle, suggère Robert Boyer, il faut entendre « la codification de rapports 
sociaux fondamentaux ». C’est simple en apparence, énoncé sans longueurs 
excessives, et pourtant d’une capacité conceptuelle dont on n’a peut-être pas 
tiré tous les bénéfices. Car dans sa compacité même, la définition offre déjà le 
moyen d’établir une distinction assez solide entre « institutions » – ici en fait 
celles qui entrent dans la catégorie « du haut » dite des « formes institutionnel-
les » – et « structures ». En effet, ça n’est pas forcer exagérément l’interprétation 
que de suggérer qu’ici ce sont les « rapports sociaux fondamentaux » qui méri-
tent d’être appelés « structures ». Or le propre de ces rapports sociaux 
fondamentaux, c’est d’être définis à un niveau… fondamental ! – et par suite 
(c’est là le point important) d’y être sous-déterminés du point de vue de leur 
actualisation historique. Ainsi par exemple, peut-on considérer deux significations 
différentes du concept de « rapport salarial ». On peut d’abord envisager le 
rapport salarial comme-rapport-social-fondamental – et ici il ne serait pas 
malvenu de dire : en son sens marxien. En effet le rapport salarial en son sens le 
plus fondamental se définit par la double séparation – séparation du travailleur 
de son outil et du produit de son travail – et par la marchandisation de la mise à 
disposition de la force de travail. Et c’est tout. Quelles formes concrètes cette 
double séparation ainsi que les conditions de la marchandisation de la force de 
travail peuvent-elles et vont-elles prendre ? C’est à l’histoire qu’il appartient de 
répondre à cette question. Mais cette réponse fait ipso facto changer de plan 
analytique : elle nous montre désormais le rapport salarial fondamental en ses 
actualisations, socialement déterminées et historiquement situées. Ici apparaît le 
rapport salarial non plus comme rapport social fondamental mais comme forme 
institutionnelle. Car la double séparation et la marchandisation du travail peuvent 
aussi bien s’actualiser comme rapport salarial concurrentiel, puis plus tard 
comme rapport salarial fordien, et ailleurs comme rapport salarial toyotien, etc., 
donc chaque fois au travers de constructions institutionnelles particulières. On 
voit bien alors ce qui sépare « structure » et « institution », chacune logée dans 
leurs plans conceptuels respectifs. L’institution est la réalisation historique concrète 
d’une structure, que sa généralité et sa profondeur mêmes vouent à une sous-



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 143 

té et sa profondeur mêmes vouent à une sous-détermination intrinsèque, et par 
suite à une pluralité d’actualisations possibles. C’est d’ailleurs bien là le sens 
qu’il faut donner à l’idée de « concepts intermédiaires » pour l’usage desquels 
Boyer ne cesse de plaider en pensant aux avancées concrètes de la théorie de la 
Régulation : ce que le régulationniste étudie « en pratique », ce sont les rapports 
sociaux fondamentaux réalisés – c’est-à-dire les formes institutionnelles ! 

Le critère de l’actualisation et de la pleine détermination historiques n’est pas 
le seul à fournir une distinction des institutions et des structures. On peut le 
compléter par un critère phénoménologique : les institutions, ce sont les struc-
tures comme elles apparaissent aux agents. Autant les structures des rapports sociaux 
fondamentaux sont définies à une profondeur et avec une généralité qui les 
privent de corrélats vécus, autant les institutions ont peut-être pour caractéristi-
que première de faire partie du champ de perception des agents. Le rapport 
monétaire fondamental, tel qu’il est envisagé par Aglietta et Orléan [2002], est 
défini à un niveau d’abstraction qui lui ôte toute dimension concrète. En revan-
che, les agents ne cessent pas de rencontrer la monnaie en ses institutions : les 
signes monétaires matériels, les banques, les taux de change, l’autorité monétai-
re centrale, etc. Si les structures sont avec les institutions dans un rapport de 
sous-détermination, elles le sont également dans un rapport d’abstraction, c’est-à-dire 
de déficit phénoménologique. 

On dira que cette discussion doit beaucoup à la nature des objets qu’elle 
s’est donnée au départ, notamment en faisant le choix de considérer les formes 
institutionnelles, à propos desquelles on reconnaîtra sans peine qu’elles sont 
loin de couvrir le spectre de toutes les « institutions » possibles. Elle pourrait 
pourtant s’avérer d’une plus grande généralité qu’il n’y paraît, du moins si l’on 
en juge par sa capacité à reprendre à son compte une autre façon d’envisager les 
« structures », à savoir celle de la théorie des champs. La perspective de Bour-
dieu offre en effet une autre occasion de faire travailler la précédente distinction 
des institutions et des structures selon des critères assez similaires à ceux qu’on 
a pu tirer de la discussion à propos de la Régulation. Pourtant on ne saurait dire 
que ce que Bourdieu considère sous le concept de « structure » ait à voir avec 
les « rapports sociaux fondamentaux » de la Régulation... Ici les structures en 
question sont celles du champ. Pour saisir véritablement de quoi est faite la 
nature « structurelle » du champ il faut sans doute en revenir à sa caractéristique 
la plus fondamentale qui est d’être un espace. Évidemment pas un espace 
« vide », mais un espace traversé de forces et par là faisant irrésistiblement pen-
ser (ce n’est d’ailleurs pas un hasard30) à ce que les physiciens entendent par la 
notion de champ de vecteurs : à chaque point de l’espace, la donnée des forces 
qui s’y exercent. Comme dans l’espace physique en tant qu’il devient structuré 
par des champs éléctromagnétiques ou bien par le champ gravitationnel, 

                                                        
30. Particulièrement si l’on considère la fréquence des références que fait Bourdieu au livre de Cassirer, 

Structures et fonctions [1910], consacré à la restitution du mouvement théorique qui, dans les sciences physiques, 
a conduit à substituer des approches relationnelles aux approches substantialistes, ouvrage de Cassirer où l’on 
peut certainement penser que Bourdieu a puisé une bonne part des intuitions au principe de son ontologie 
relationnelle. 



Conatus et institutions 144 
 

l’espace social se caractérise par le fait que la localisation y vaut détermination : 
la position occupée détermine les actions et les interactions. Le caractère struc-
turé du champ social dérive donc entièrement de ses propriétés topologiques. 
En poussant un peu l’image mathématique – mais il y a sans doute là plus 
qu’une image et peut-être l’authentique possibilité d’une schématisation (au sens 
kantien)31 du concept de champ – on pourrait dire que sa structure est donnée 
par sa topologie différentielle, c’est-à-dire par l’indication des tendances qui 
sont associées à chaque point de l’espace en conséquence des forces qui le par-
courent. On voit bien qu’on est là à un niveau d’abstraction qui décourage 
l’identification de corrélats vécus ! – et c’est bien le propre des « structures ». 
Pour autant le champ ne cesse pas de se manifester concrètement aux agents, et 
c’est là sa dimension institutionnelle. Ainsi, le champ littéraire, par exemple, est 
peuplé de constructions offertes à la perception des agents – ses « institutions ». 
Les maisons d’édition, les prix littéraires, le monde universitaire, l’Académie 
Française font partie du Lebenswelt des agents, ils sont des éléments concrets 
intégrés à, et mêmes constitutifs de leur représentation du champ – ils en sont 
l’apparaître phénoménologique. Si la structure, que ce soit au sens des rapports so-
ciaux fondamentaux de la Régulation ou de la topologie différentielle de Bour-
dieu, peut être dite infra-phénoménologique, alors, inversement, on peut dire 
aussi, dans le cas présent, que les institutions sont la superstructure du champ – et c’est 
bien encore le critère phénoménologique-perceptif qui réalise la distinction de 
la structure et de la superstructure. 

L’extension du propos des formes institutionnelles régulationnistes au 
champ bourdieusien ne fait toujours pas le compte en matière de couverture du 
domaine des « objets institutionnels », c’est un fait. Il n’entrait pas dans 
l’intention du présent addendum conceptuel de réaliser pareille performance. On 
ne peut peut-être pas complètement exclure l’hypothèse qu’il fournisse pourtant 
d’ores et déjà quelques intuitions conceptuelles qui pourraient permettre d’aller 
plus loin. 

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

AGLIETTA Michel (1976), Régulation et crises du capitalisme, Paris, Calman-Lévy. 
AGLIETTA Michel, ORLEAN André (1982), La violence de la monnaie, Paris, PUF. 
AGLIETTA Michel, ORLEAN André (2002), La monnaie, entre violence et confiance, Paris, 

Odile Jacob. 
AMABLE Bruno, LORDON Frédéric (1992), « La Régulation et le changement 

technologique : une analyse critique, pourquoi ? », Revue d’économie industrielle, 60. 
                                                        

31. Rappelons que la schématisation, au sens kantien, est cette opération qui consiste à construire un 
concept dans son objectivité par association à des notions tirées de l’Esthétique transcendantale, c’est-à-dire 
qui consiste à donner une construction spatialisée et temporalisée du concept. Petitot [1992] suggère que c’est 
dans les mathématiques, et donc par association à des notions mathématiques, qu’on peut puiser les éléments 
spatiaux et temporels de cette construction. Ainsi du concept aristotélicien d’entéléchie que Petitot suggère de 
schématiser au travers de la notion mathématique d’attracteur, ou bien des notions d’endométabolisme et de 
grande crise (au sens régulationniste) qu’on a suggéré de schématiser à l’aide des systèmes dynamiques lents-
rapides à bifurcation (Lordon [1993]). 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 145 

BOURDIEU Pierre (1972), Esquisse d’une théorie de la pratique, Paris, réédition Points-Seuil, 
2000. 

BOURDIEU Pierre (1977), Algérie 60. Structures économiques et structures temporelles, Paris, 
Minuit. 

BOURDIEU Pierre (1984), Homo Academicus, Paris, Minuit. 
BOURDIEU Pierre  (1992), Les règles de l’art, Paris, Seuil. 
BOURDIEU Pierre  (1994), Raisons pratiques, Paris Seuil. 
BOURDIEU Pierre  (1997), Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, Liber. 
BOVE Laurent (1996), La stratégie du conatus. Affirmation et résistance chez Spinoza, Paris, 

Vrin. 
BOYER Robert (1986), Théorie de la régulation. Une analyse critique. Agalma, Paris, La 

Découverte. 
BOYER Robert  (1992), « Les alternatives au fordisme », dans BENKO Georges, LIPIETZ 

Alain (dir.), Les régions qui gagnent. Districts et réseaux : les nouveaux paradigmes de la géographie 
économique, Paris, PUF. 

BOYER Robert  (1995), « Vers une théorie originale des institutions économiques », in 
BOYER Robert, SAILLARD Yves. (dir.), Théorie de la régulation, l’état des savoirs, Paris, La 
Découverte. 

BOYER Robert  (1997), « About the Role and Efficiency of Markets: History, Theory 
and Policy in the Light of the Nineties », dans HOLLINGSWORTH Roger, BOYER Robert  
(eds), The Embeddedness of Capitalist Institutions, Oxford, Oxford University Press. 

BOYER Robert  (2003), « Pierre Bourdieu analyste du changement ? Une lecture à la 
lumière de la théorie de la régulation », ronéotypé CEPREMAP, à paraître.  

BURBAGE Franck, CHOUCHAN Nathalie (1993), « Freud et Spinoza : la question de la 
transformation et le devenir actif du sujet », dans BLOCH Olivier (dir.), Spinoza au XXe siècle, 
Paris, PUF. 

CASSIRER Ernst (1910), Substance et fonction. Éléments pour une théorie du concept, Paris, 
Minuit. 

DELEUZE Gilles (1968), Spinoza et le problème de l’expression, Paris, Minuit. 
FAUCHER Philippe, DE BRESSON Chris (1991), « L’école de la régulation et le 

changement technologique », Revue d’économie industrielle, 4. 
FAVEREAU Olivier (1995), « Conventions et régulation », dans BOYER Robert, 

SAILLARD Yves (dir.), Théorie de la régulation, l’état des savoirs, Paris, La Découverte. 
FAVEREAU Olivier (2002), « Penser (l’orthodoxie) économique à partir de Bourdieu, ou 

l’économie du sociologue », dans LAHIRE B. (dir.), Le travail sociologique de Pierre Bourdieu. 
Dettes et critiques, Paris, La Découverte. 

GUEROULT Martial (1968), Spinoza, tome II, L’esprit, Paris, Aubier. 
GUEST Gérard (1990), « Conatus », Encyclopédie Philosophique Universelle, tome I, Les 

notions, PUF. 
LAZZERI Christian (1998), Droit, pouvoir et liberté. Spinoza critique de Hobbes, Paris, PUF. 
LIPIETZ Alain (1979), Crise et inflation, pourquoi ?, Paris, La Découverte. 
LORDON Frédéric (1993), « Irrégularités des trajectoires de croissance, évolutions et 

dynamique non-linéaire. Pour une schématisation de l’endométabolisme », Thèse EHESS. 
LORDON Frédéric (1996), « Formaliser la dynamique économique historique », Économie 

appliquée, 49 (1). 
LORDON Frédéric (2002), La politique du capital, Paris, Odile Jacob. 
LORDON Frédéric (2003), « Revenir à Spinoza dans la conjoncture intellectuelle 

présente », L’Année de la régulation, 7, p. 149-168. 



Conatus et institutions 146 
 

MACHEREY Pierre (1998), Introduction à l’Éthique de Spinoza, tome III, La troisième partie, la 
vie affective, Paris, PUF. 

MATHERON Alexandre (1988), Individu et communauté chez Spinoza, Paris, Minuit. 
ORLEAN André (2002), « Pour une nouvelle approche des interactions financières : 

l’économie des conventions face à la sociologie économique », dans HUAULT I. (dir.), La 
construction sociale de l’entreprise. Autour des travaux de Mark Granovetter, éditions EMS. 

PETITOT Jean (1992), Physique du sens, Paris, Editions du CNRS. 
POSTEL Nicolas, SOBEL Richard (2001), « L’impensé de l’hétérodoxie française », Les 

Temps modernes, 615-616. 
RAGOT Xavier (2003), « Structures et institutions : essai d’épistémologie », L’Année de la 

régulation, vol. 7, Presses de Sciences-Po 
SEVERAC Pascal (2003), « Le Spinoza de Bourdieu », communication au colloque 

Spinoza aujourd’hui, Cerisy-la-Salle, 20-30 juillet 2002. 
THERET Bruno (2002), « Institutionnalismes et structuralismes. Oppositions, 

substitutions ou affinités électives », à paraître dans Les Cahiers d’économie politique, spécial 
« Qu’avons-nous appris sur les institutions ? ». 

ZOURABICHVILI François (2002-a), Spinoza. Une physique de la pensée, Paris, PUF. 
ZOURABICHVILI François (2002-b), Le conservatisme paradoxal de Spinoza. Enfance et royauté, 

Paris, PUF. 
 
 



L’Année de la régulation, n° 7, 2003 147 

Abstracts 

Conatus and institutions 
 An energetical structuralism 

Fréderic LORDON 
 
According to numerous commentators, the Regulation theory (RT) would fail to display a 

theory of institutional change due to its lack of an own action theory and to its mere borrowing 
of Bourdieu’s sociology, mostly known as a so-called « sociology of the reproduction ». It is 
quite possible to dismiss this former statement, simply by exhibiting some of the dynamical 
mechanisms included in the « field theory ». However one must also acknowledge that if cer-
tainly not doomed to reproduction, Bourdieu’s sociology has not originally and deliberately been 
dedicated to social change. Adding to it the spinozist concept of conatus is a way to enhance 
its dynamical properties – and thus to endow the RT with a theory of action enabling it to 
tackle more conveniently institutional change issues. 
 
LORDON Frédéric : Chargé de recherche au Centre national de la recherche 
scientifique (CNRS) et chercheur au CEPREMAP. Ses travaux portent sur les 
structures du capitalisme financiarisé. Derniers ouvrages publiés : La politique du 
capital, Odile Jacob (2002) ; Et la vertu sauvera le monde…, Raison d’Agir (2003). 


